
1

A particularidade como elo de mediação para a esfera estética: uma síntese1

Rafaela Teixeira Teófilo
Deribaldo Santos

Mas eu persigo o que falta
Não o que sobra

Eu quero tudo que dá e passa
Quero tudo que se despe

Se despede
E despedaça.

Braúlio Tavares e Lenine
1 A Problemática da Particularidade: uma introdução

Os estudos estéticos de Lukács (1967; 1978a) apontam a particularidade como a categoria

central da estética, visto que ela é capaz de clarear a natureza específica da arte e a maneira pela

qual o reflexo estético se relaciona com o reflexo imanente da realidade. O esteta justifica seus

apontamentos indicando que esta categoria permite a captação e a reprodução do aqui e agora pela

obra de arte. É exatamente sobre os principais contornos que tal categoria ganha nas investigações

estéticas do filósofo húngaro que a presente comunicação se consubstancia. Isto é, pretende-se

expor, mesmo que em seus traços mais gerais, as determinações genéricas da particularidade e sua

relação com as mediações do desenvolvimento histórico da humanidade, recortando o exemplo do

reflexo artístico. Para alicerçar o desenvolvimento deste artigo nos debruçamos, principalmente,

sobre as elaborações de Lukács (1978a) contidas na Introdução à uma estética marxista, e no

capítulo 12 La categoria de la particularidad da edição espanhola da Estética, publicada em 1967

pelas edições Grijalbo. Para ampliar a nossa base teórica, ancoramo-nos em outros textos de Lukács

(1967; 1978b; 2012), bem como em alguns de seus interpretes.

Ao abrigo da ontologia fundada por Marx, Lukács demonstra que a tentativa de

compreender a realidade de modo fragmentado obstrui a consciência de realizar uma compreensão

justa ou coesa. A negação das conexões que os objetos mantêm com a totalidade e a unitariedade

histórica da realidade não permite ao processo de conhecimento do mundo se aproximar

concretamente do ser-precisamente-assim dos objetos. Como a consciência, no processo de

efetivação do mundo apenas pode pleitear uma aproximação, mesmo que o mais concreta possível

dos objetos, será sempre uma aproximação. Isto porque é inviável para o pensamento abarcar toda a

totalidade social, tendo em vista a complexidade da objetividade que se desenvolve movimentando-

1O presente artigo foi publicado in: TEIXEIRA, Rafaela; SANTOS, Deribaldo. A particularidade como elo de
mediação para a esfera estética: uma síntese. In. MAGALHÃES, Belmira; MORAES, Andréa Pereira; MOREIRA,
Luciano. Estética e crítica literária: reflexões acerca do pensamento estético em Lukács e Marx. São Paulo: Instituto
Lukács, 2017.



2

se dentro de um processo contraditório que se desenrola dialético-historicamente por intermédio de

avanços, retrocessos, rupturas e continuidade entre os complexos. Como indica Lukács (2012, p.

13): “a dialética nega que possam existir, em qualquer parte do real, relações de causa e efeito

puramente unívocas: ela reconhece até mesmo nos dados mais elementares da realidade complexas

interações de causas e efeitos”. Apenas o materialismo histórico estará em condições de acentuar

“com particular vigor o fato de que, num processo tão multiforme e estratificado como o é a

evolução da sociedade, o processo total do desenvolvimento histórico-social só se concretiza em

qualquer dos seus momentos como uma intricada trama de interações” (LUKÁCS, 2012, p. 13).

A tematização sobre a categoria da particularidade não tem importância apenas para o

campo da estética, pois ela é fundamental para qualquer investigação da realidade e, principalmente,

para levantar questões necessárias sobre a produção do conhecimento, visto que, como compreende

Lukács (2012, p. 26), a “autêntica dialética de essência e fenômeno se baseia no fato de que ambos

são igualmente momentos da realidade objetiva, produzidos pela realidade e não pela consciência

humana”. Sobre a importância da particularidade para a compreensão do real, Chasin (1987) chama

a atenção para o fato de que na crise do capital existe uma crise do pensamento. Para ele, “o leque

que vai do império pragmático das diversas modalidades neopositivistas (em sentido amplo e não

apenas como mera autodenominação) ao feixe, sempre renovável, das facilidades charmosas

ligeiras como a febre alta (ou passa depressa ou mata) de todos os subjetivismos e irracionalismo”

(CHASIN, 1987, p. 42), somente pode desembocar em formas distorcidas de se compreender como

se desenvolve a sociedade e seus conflitos de classe.

Como evidencia Lukács (2012), a realidade exibe diferentes estágios. Existem momentos em

que apenas se pode registrar o que é fugaz e epidérmico, aquilo que nunca se repete, o instantâneo,

que vem, aparece e desaparece. Por outro lado, mas em dialética com este estágio, “existem

elementos e tendências de uma realidade mais profunda, que ocorrem segundo determinadas leis e

circunstâncias”. Para usar as palavras do esteta, “aquilo que era uma essência que se contrapunha ao

fenômeno aparece, quando nos aprofundamos e superamos a superfície da experiência imediata,

como fenômeno ligado a uma outra e diversa essência, que só poderá ser atingida por investigações

ainda mais aprofundadas” (LUKÁCS, 2012, p. 26). Para que o leitor não tenha mais dúvidas sobre

as razões pelas quais o esclarecimento da particularidade é indispensável, revelando que tal

necessidade está posta na concretude atual, repetimos as sintéticas e profundas palavras de Chasin

(1987, p. 50-51):

é através precisamente da lógica da particularidade que o processo de concreção
[do mundo] pode ter lugar. Sem esta, o pensamento contrapõe abstratamente a
empiria à generalidade, à individualidade isolada (abstrata), à humanidade como
conjunto abstrato, o que torna impossível a demarcação especificadora do objeto



3

real, colhido em sua totalidade. Ou seja, para exemplificar, sem a lógica da
concreção ou da particularidade, cancela-se, à semelhança do que faz todo o
pensamento burguês, como Lukács muito bem apontou, precisamente o ente por
cuja mediação é capturada a individualidade e a humanidade concretas – a classe. É
o truque lógico que faz desaparecer, ao olhos da teoria burguesa, o proletariado.

Com base em toda uma tradição filosófica, os estudos estéticos de Lukács (1967; 1978a)

constataram, já nos anos de 1950, que os diversos tipos de reflexos exercem diferentes funções na

sociedade, produzindo conhecimentos que atendem a diferentes necessidades sociais. Nos meios

acadêmicos atuais, vemos, no entanto, nomeando honrosas e memoráveis exceções, de uma maneira

geral, um extremo e oposto retrocesso. Nas discussões universitárias contemporâneas, o reflexo

científico não se distingue do reflexo cotidiano e, nem mesmo, do reflexo artístico. Um exemplo

bem-adaptado ao atual cenário de crise de pensamento – lembrado acima por Chasin – foi dado por

José de Souza Martins (2014), quando ilustra que, para determinadas correntes do pensamento

filosófico contemporâneo, a literatura deve ser incorporada à pesquisa sociológica, pois a separação

da ciência e da literatura nas ciências da sociedade é uma expressão de uma sociologia positivista.

Segundo esta perspectiva, conforme observou Brandão, citado aqui por Martins (2014), o próprio

Marx escreveu o capital com uma estrutura poética.

Ressaltamos que não nos opomos à interdisciplinariedade entre os diversos complexos no

contexto de ensino e, até mesmo, nas investigações científicas, por exemplo. A própria realidade é,

ao mesmo tempo, unitária e diversa, porém consideramos que nas interpretações semelhantes a que

acabamos de citar, os reflexos desantropomórficos e os reflexos antropomórficos são empregados

como se cumprissem a mesma função no processo de reprodução social. Não se pode perder de

vista, como certifica Lukács (2010, p. 112), que “a resolução das oposições teóricas só é possível de

um modo prático, só pela energia prática do homem e, por isso, a sua solução de maneira alguma é

apenas uma tarefa do conhecimento, mas uma efetiva tarefa vital que a filosofia [burguesa] não

pôde resolver, precisamente porque a tomou apenas como tarefa teórica”. A especificidade dos

diferentes reflexos da realidade, o modo peculiar de operar na objetividade de cada campo precisam

ser bem delineadas e diferenciadas.

Quando há um nivelamento dos complexos sociais (ciência, arte, educação e cotidiano, entre

outros) e a defesa de que os mesmos podem cumprir funções análogas no plano das investigações

teóricas e da prática social, verifica-se um retrocesso no processo de produção do conhecimento e

nos padrões de conhecimento do mundo. O reflexo da ciência possui sua forma propriamente

específica de refletir o mundo. Por sua própria natureza, exige que o processo de apreensão dos

objetos concretos seja desvinculado das determinações de valores da consciência subjetiva,

viabilizando a compreensão em si dos objetos, dos fenômenos, das determinações, etc.; enquanto na

arte é a subjetividade que cria o próprio ente, a partir de sua dialética com o reflexo imanente da



4

realidade. O desenvolvimento social é unitário. É o florescimento da consciência desantropomórfica

que permite, pela prática do trabalho e da ciência, o pressuposto ineliminável do posterior

surgimento da atividade artística. Sob este desenvolvimento, em sua forma paulatina, lenta e

contraditória, que a sociedade gerou a necessidade da precedente separação dos específicos reflexos

de apreensão do real. Como explica Lukács (1967; 1978a), o desenvolvimento do complexo

científico cumpre uma função diferente dos demais complexos. Os reflexos cotidiano ou artístico,

por exemplo, não podem dar respostas para o desvelamento das leis e determinações mais

profundas do em-si da realidade. Por esse conjunto de motivos, para que possam ser analisados

efetivamente, torna-se preciso que se respeitem suas distinções e especificidades.

Tomando a realidade de forma unitária e compreendendo qual é a função da análise

científica, advertimos, juntamente com Lukács (2012), sobre a impossibilidade de apreendermos os

fenômenos, mesmo que apenas abstratamente, de modo fragmentado ou absolutamente autônomo.

Em relação à análise específica da categoria da particularidade, objeto específico da presente

exposição, o esteta adverte que uma pesquisa que se pretenda rigorosa jamais poderá investigar a

particularidade desvinculando-a da totalidade social, e, principalmente, das categorias da

singularidade e da universalidade, pois as conexões entre as três ocorrem na própria prática e,

consequentemente, no pensamento dos indivíduos.

2 Singularidade, Particularidade e Universalidade: princípios da diferenciação

Por sobre essa sintética introdução, traçaremos inicialmente alguns apontamentos sobre as

três categorias, pois analisadas como complexos isolados chega-se a resultados insuficientes e até

ineficazes. Quando tratadas por nós, em determinados momentos, ‘isoladas’ da totalidade, objetiva-

se apenas uma exposição mais compreensiva para o leitor. Quando um homem necessita escolher o

melhor tipo de pedra para fazer uma lança destinada à caça, mesmo que esse caso pareça simplista,

serve de exemplo para melhor esclarecer nossa questão, pois, enquanto ser singular, ele estabelece

uma relação com o objeto a ser conhecido. Isso é feito a partir dos conhecimentos já acumulados

por ele no seu contexto particular (produção de machados, polimento de determinados tipos de

pedras, experiências anteriores como a caça, etc.). Se este homem tem êxito na sua escolha e a

fabricação e o uso da lança potencializam a caça, estabelece-se a possibilidade daquele objeto

singular generalizar-se para toda a comunidade. É muito provável, dependendo das mediações

sociais que possam ocorrer, que a generalização chegue a vários grupos de diferentes comunidades.

Lukács (1978a) constatou que os indivíduos se utilizavam das categorias da singularidade,

da particularidade e da universalidade no seu cotidiano muito antes do surgimento da intenção de

elaboração de reflexões científicas ou filosóficas sobre elas, posto que estas categorias são inerentes



5

à realidade, são pressupostos para compreensão do real. Antes mesmo de surgir a própria

necessidade de compreensão utilitária para a vida objetiva, elas são necessárias às práticas das

atividades humanas vitais. Para usarmos o mote da Estética lukacsiana – retirado de Marx –, não o

sabem, porém o fazem!

Para exemplificar, o filósofo húngaro diz que na “idade da pedra”, no período em que o

homem já procurava e escolhia pedras para determinadas utilizações cotidianas, era preciso um

intento de reflexo do real, pois para transpor um reflexo puramente subjetivo e, assim, garantir que

a seleção das rochas fosse adequada a cada atividade em que eram aplicadas, era vital (mesmo que

pequeno) determinado nível de abstração e de generalização das experiências vindas das atividades

de trabalho. Foi Marx, aprofunda Lukács (1978b), quem compreendeu o reflexo do real como uma

conquista consciente do mundo externo, o modo como a realidade concreta é refletida de forma

abstrata pela consciência humana. Para a doutrina marxiana, a gênese da teleologia emergiu

causalmente pelo trabalho, e “todo evento social decorre de posições teleológicas individuais”;

assim, o reflexo consciente constitui-se numa singularidade humana substancial para todos os

processos sociais (LUKÁCS, 1978b, p. 12).

Para o caso da estética, as concepções de Lukács (1967; 1978a) sobre a particularidade são

ainda mais esclarecedoras, visto que esse campo, mesmo sendo constituído em articulação com a

totalidade, tem, no caso específico da arte, uma forma peculiar de reflexo que é incapaz de ser

assimilado no plano teórico isolado de suas determinações sociais essenciais. Isto é, o reflexo

artístico apenas pode ser captado adequadamente no marco da função que ele exerce no processo de

reprodução social. O conhecimento do “Ser-precisamente-assim” das categorias da singularidade,

da particularidade e da universalidade, e o reconhecimento da unidade, diversidade e identidade

destas categorias, como sustenta Lukács (1967), pode aclarar evidentemente o complexo da estética.

Por meio da análise da particularidade é possível entender a realidade de modo mais concreto, pois

é esta categoria que realiza a mediação dialética entre os âmbitos da singularidade e da

universalidade e efetiva as determinações objetivas que interferem nos dois extremos. Por esse

conjunto argumentativo, a análise da particularidade é substancial para se desvelar as determinações

que perpassam a exteriorização do reflexo da arte.

Como as três categorias se constituem em diferentes tipos de reflexos da realidade, para

apreender adequadamente as principais características da particularidade, torna-se necessário

delinear os traços gerais da singularidade e da universalidade em suas movimentações orientadas

pela mediação da particularidade. O movimento dialético de organização e purificação que a

categoria da particularidade faz entre os extremos é base para que o homem se posicione perante o

mundo que o circunda, visto que, como sublinha Lukács (1967, p. 200), os “destacados rasgos



6

esenciales de los objetos de la realidad objetiva, de sus relaciones y vinculaciones, sin cuyo

conocimiento el hombre no puede ni orientarse en su mundo circundante, por no hablar ya de

dominarlo y someterlo a sus fines”. Contudo, adverte o autor, não é suficiente estabelecer que a

natureza objetiva do mundo imponha a distinção entre a singularidade, a particularidade e a

universalidade; torna-se necessário entender que a afirmação humana dessas categorias é uma

determinação dada pela objetividade.

Ao estudar a elaboração hegeliana do “ser-reconhecido”, Lukács (1967) constata que o

filósofo alemão utiliza tal categoria como demonstração da seguinte tese: para se conhecer qualquer

objeto é necessário um determinado estágio de desenvolvimento das generalizações. Assentado por

sobre a crítica ao idealismo de Hegel, Lukács (1967) percebe que o ato de generalizar se apresenta

como uma determinação que é inerente à essência dos objetos mundanos, uma vez que a

possibilidade de conhecê-los se apresenta quando seus traços são comparados com outros objetos

diversos e, ao mesmo tempo, comuns. Dessa reflexão, o esteta magiar conclui que a universalidade

é ineliminável do processo de conhecimento de um objeto singular. Isto é,

un objeto singular percibido no puede presentársenos como conocido más que si no
nos limitamos a comprobar espontáneamnente sus rasgos comunes con otros
objetos análogos, sino que, además, inferimos – aunque, desde luego, no en la
forma de un razonamiento consciente – que esos objetos diversos, pero parecidos,
tienen propiedades comunes que indican su conexión objetiva, cósica, y que, por
tanto, esos objetos pertenencen todos al mismo grupo (LUKÁCS, 1967, p. 200-
201).

Será o ato do trabalho que vai exercer maior influência no processo de universalidade, visto

que tal processo exige a apropriação da realidade e dos objetos que nela estão. Quanto mais esta

apropriação se aproximar da imanência dos objetos, quanto mais ocorrer uma correta captação da

objetividade, mais se potencializam as possibilidades de desenvolvimento da cultura humana.

A descoberta do fogo no período paleolítico e sua utilização no nosso cotidiano

contemporâneo pode ilustrar claramente a evolução de uma universalização. Quando vemos uma

chama acesa, na maioria das vezes não refletimos que o processo de se produzir fogo foi se

complexificando continuamente; depois de milhares de anos de evolução, chega-se ao que se tem

hoje. No início, os indivíduos observaram o surgimento ocasional do fogo, em seguida descobriram

como mantê-lo aceso (que tipos de materiais perduravam por mais tempo queimando, etc.); numa

etapa mais desenvolvida, viram que era possível produzir o fogo, pois com o atrito entre dois

pedaços de madeira – ou de sílex – e o sopro (vento) poderiam fazer chamas. Para alcançar tais

resultados os indivíduos tiveram que experimentar diferentes tipos de materiais e efetivar diversas

analogias, comparações e tentativas que ocasionaram erros e acertos. Lukács (1967, p. 201) destaca

que, para uma atividade deste nível ser exitosa, é necessária “una expresión más exacta que recoja



7

precisa e inequívocamente las determinaciones específicas del objeto de que se trate, pero

abarcando al mismo tiempo las conexiones, relaciones, etc., que son imprescindibles para la

ejecución del processo de trabajo”. Sem estas reflexões e analogias que surgem na consciência dos

indivíduos singulares e se generalizam, não seria viável uma elaboração conceitual.

Um potente exemplo é o processo de surgimento da linguagem. Este complexo social

desdobrou-se a partir da atividade do trabalho e, em princípio, era realizado por meio da imitação e

da mímica, com o avanço das forças produtivas a comunicação foi complexificando-se e tornando-

se cada vez mais mediada; o que acarreta um gradativo afastamento do conteúdo da realidade e seu

modo de transmissão da imediaticidade. Em outras palavras, há um deslocamento para um patamar

superior de abstração, onde são criados conceitos para representar os objetos utilizados

cotidianamente. A generalização da linguagem, como argumenta Lukács (1967), eleva as palavras

ao patamar do conceito, o que cria, por seu turno, conexões entre elas e suas conceitualidades. Para

que não haja mal entendidos, o desenvolvimento de generalizações e o surgimento de novas

atividades humanas, como a linguagem, a arte e a educação, por exemplo, não são mais do que

consequência do desenvolvimento da divisão social do trabalho, que proporciona a apoderação do

ambiente do mundo pelo homem, transformado-o em relação dialética com a transformação da

natureza.

Para esse autor, a singularidade já carrega o requisito da sua generalização, pois a

subjetividade humana, com a intenção de se orientar adequadamente em seu entorno, obriga-se a

refletir corretamente a natureza, a qualidade e a quantidade das vinculações que se formam a partir

do sujeito com o mundo (LUKÁCS, 1967). Como sintetiza o autor, não somente a receptividade,

mas todo o processo de apreensão dos mesmos objetos são produtos da divisão social do trabalho. É

obvio que a matéria existe em si, independentemente da consciência humana, bem como de sua

evolução social. Porém, é necessário que se processe a atividade dessa evolução, transformadora da

consciência, o que possibilita, por sua vez, que os objetos naturais sejam apreendidos pelo reflexo

científico, transformando-se de objetos em-si em objetos para-nós. O processo de universalização é,

portanto, determinado porque ocorre em conexão com as necessidades materiais e espirituais de

cada momento histórico-social. Tal processo, por sua vez, determina que a cada carência suprida

pelas novas elaborações-respostas, irrompam necessidades mais complexas potencializadoras do

trabalho, assim como dos demais complexos sociais. Por intermédio dessa dialética, nada mecânica,

há a transformação contínua das capacidades dos sujeitos. Com efeito, esse contínuo e progressivo

intercâmbio aprimora, também progressivamente, os sentidos humanos.

É nesse processo que são produzidos progressos concretos que se tornam cada vez mais

numerosos. Lukács (1967) demonstra que o ato de generalizar é bem mais antigo que o próprio



8

reconhecimento dado pela posição intelectualmente consciente da universalidade, uma vez que

aquele ato é uma propriedade da natureza essencial da coisa, pois quando a consciência os percebe

converte-os em objetos do pensamento. Tais processos se tornam conscientes ao aparecerem nos

problemas da particularidade, das relações desta com a universalidade e a singularidade. São

exatamente essas diferenciações que – partindo do particular se movimenta de um extremo singular

ao outro extremo universal – favorecem a captação da especificidade da particularidade. Não é

oneroso repetir que, inicialmente, no ato da prática, ou seja, em reflexões da imediatez sobre a

prática, já há os elementos dessa distinção. Como é possível de se perceber, portanto, os atos

singulares e heterogêneos se convertem constantemente em universalidades (LUKÁCS, 1967).

3 Os Caminhos de Lukács até a Especificidade da Particularidade: o materialismo histórico-
dialético como filtro

Para chegar a compreensão sobre a categoria do particular, Lukács (1978a) percorre um

caminho que vai de Kant, passando por Schelling, Hegel, até chegar em Goethe. O esteta húngaro

chega a conclusão que no primeiro filósofo ocorre uma espécie de idealismo subjetivista agnóstico,

embora reconheça a importância de Kant por ter sido o primeiro pensador a colocar, de forma clara,

o problema da particularidade. Quem consegue relativo avanço sobre as teses deste filósofo é

Schelling, visto que quebra a rigidez metafísica presente em Kant. Com a quebra dessa rigidez,

aquele filósofo, no que se refere à estética, avança ao propor uma relação dialética entre universal e

particular. Apesar desse avanço, Schelling, motivado por seu ecletismo idealista objetivo, tende ao

irracionalismo.

Vai ser com Hegel, segundo Lukács (1978a), que a categoria do particular recebe uma

consistente tentativa de solução. O filósofo alemão é o primeiro a expor no centro de sua lógica a

questão das relações entre singularidade, particularidade e universalidade. Este autor entende que,

de acordo com a análise hegeliana, a particularidade está intimamente vinculada com o ato de

determinar. Já o processo pleno de universalização é uma determinação; o processo de

universalização, por sua vez, é determinado e, na medida em que se torna consciente para os

indivíduos, converte-se em pensamentos. Essa processualidade determinante-determinada, no

entanto, não acarreta uma diminuição da autonomia relativa da particularidade ou uma anulação da

substantividade como categoria. Para melhor esclarecer esta questão, Lukács (1967, p. 202) se apoia

em Hegel para esclarecer o seguinte:

en la medida en que [lo general] tiene en sí la determinación, ésta no es sólo la
primera negación, sino, además, la reflexión de la misma en sí misma. Con aquella
primera negación tomada por sí misma, lo general es particular...; pero en esa
determinación sigue siendo esencialmente general...[...] lo general tiene, según
esto, una particularidad que tiene a su vez su disolución en una generalidad
superior. Y no pierde su carécter de generalidad por el hecho de ser sólo
relativamente general.



9

Desta afirmativa, Lukács (1967) destaca duas questões fundamentais: a primeira se refere à

negação que se reflete em si no ato da determinação, já a segunda é a fronteira de transição com sua

gama de gradação ou relativização que a determinação impõe à universalidade. O avanço de Hegel,

como atesta Lukács (1967), está exatamente no fato de ele perceber a necessária conexão entre a

determinação (como negação) e sua conexão com a determinação categorial da particularidade. Para

justificar o surgimento, no processo histórico de complexificação social, cujas determinadas

circunstâncias demandam que a particularidade se torne tão ampla a ponto de se converter numa

generalidade; ou ao contrário, que o geral se altere e se transforme em particularidade, Lukács

(1967) observa que podem ocorrer casos em que a universalidade absorva as particularidades, as

aniquile ou mesmo apareça em interação com novas particularidades. Há, ainda, o caso em que uma

particularidade pode se desenvolver até se constituir em uma universalidade. Do mesmo modo, é

possível que esta se desenvolva e se constitua naquela (LUKÁCS, 1967). Dessa tematização com a

filosofia de Hegel, o esteta de Budapeste sintetiza que a particularidade não é mais que a

universalidade determinada.

Em nossas relações cotidianas com a realidade esbarramos continuamente com as

determinações mais singulares, por isso temos a impressão de nos defrontarmos de modo mais

frequente e direto com a singularidade. As certezas sensíveis que o mundo exterior nos revela

cotidianamente é imediatamente, e sempre, algo singular, ou uma conexão única de singularidades:

é sempre um aqui e agora singular (LUKÁCS, 1967). Quando Hegel analisou a dialética da certeza

sensível explicitou que as certezas imediatas dos indivíduos se diluem por elas mesmas, o que exige

questionamentos sobre as próprias reflexões. Esse é o contexto em que os indivíduos se perguntam:

que coisa é esta? O que eu estou pensando? Porém, torna-se impossível contestar tal exigência.

Hegel, segundo Lukács (1967), alça importantes problemas lógicos em que a singularidade exerce

uma função fundamental. Segundo o pensador magiar, Hegel defende que há “[...] una indecibilidad

de lo singular, manifiesta ya en el hecho de su inaccesibilidad para el lenguage” (LUKÁCS, 1967,

p. 204). No entanto, essa correta análise perde força pelo fato de que o filósofo alemão, em seu

racionalismo idealista, estigmatize como o não-verdadeiro, o irracional, o meramente pensado dos

fatos que em sua acertada descrição chamava de inexpressíveis (LUKÁCS, 1967).

Desse diálogo, Lukács (1967) compreende, todavia, que a problemática posta por Hegel

tem, também, um efeito positivo, pois apesar de se ancorar no idealismo objetivo, tem fundamentos

no real. O que aparecia ao indivíduo como um fato incompreensível torna-se para o pensamento um

objeto de permanente aproximação. O materialismo histórico-dialético estabelece um

esclarecimento ainda mais preciso, uma vez que a singularidade, a particularidade e a

universalidade são encaradas como reflexos da naturaleza objetiva de toda sociedade. Neste



10

discernimento, “la indecibilidad de lo singular en su inmediatez” não representa uma falsa

consciência ou um “signo de una existencia falsa e irracional”, como está posto em Hegel

(LUKÁCS, 1967, p. 204).

Na compreensão marxiana, que superou a lógica hegeliana, o que se apresenta como

inefável na singularidade é entendido por Lukács (1967) como um itinerário a ser desvelado na

busca dos caminhos e das mediações que transportam a singularidade para a particularidade ou para

a universalidade. É justamente pelo fato de existir como objetividade, como “esenciales de lo

individual [...] la inefabilidad de éste no es metafísicamente absoluta, sino que se supera de modo

determinado con la superación de la inmediatez”. Isto é, a ultrapassagem da imediatez da

individualidade, ou da singularidade, supera a mera aparência da realidade, deslocando o reflexo da

consciência sensível para uma compreensão mais profunda e superior do mundo, com uma nova

aparência imediata mais elevada, porém uma superação que carrega em si, como movimento

dominante, o momento da preservação. Para Lukács (1967, p. 205), Hegel suprimiu

idealisticamente

el ser del individuo, y que Feuerbach se ha quedado sensualísticamente en la
inmediatez y la mudez de ese ser. La tesis de la ineliminabilidad de la
individualidad sensible inmediata, formulada por Feuerbach con criterios
sensualistas, no puede resolverse adecuadamente sino desde un punto de vista
estético.

Para o filósofo húngaro era imprescindível superar Hegel e Feuerbach, uma vez que “la

dialéctica materialista reconoce evidentemente un problema muy real también en la inmediatez sin

superar de lo individual”, pois, sem sombra de dúvidas, os pressupostos marxistas tomam as

determinações que projetam os indivíduos como necessidades objetivas instauradas na realidade

(LUKÁCS, 1967, p. 205). Nesse sentido, as legalidades genéricas e particulares que determinam o

ser-precisamente-assim são exigências para a humanização e suas relações sociais, e podem ser

abstraídas quando a imediatez é transcendida. “Sólo la inevitable abstracción propria de toda

relación inmediata del sujeto con la realidad oculta por de pronto esa situación, la elimina de este

nível” (LUKÁCS, 1967, p. 205).

Desse debate, o esteta húngaro consegue sintetizar que para se realizar um conhecimento

mais profundo da realidade em que o singular se transforme em objeto do conhecimento, passível

de um processo de aproximação incessante, sendo preciso superar a aparência cotidiana. De acordo

com Lukács (1967, p. 205), “ahí se manifiesta por su aspecto formal-estructural el parentesco y la

copertenencia lógicas de los dos extremos, la singularidad y la generalidade”.

Depois de realizar esse sintético percurso da categoria do particular, Lukács (1978a)

submete seu objeto ao método materialista dialético. Iluminado com a teoria certificada por Marx e

Engels e exemplificada aqui por Lênin, o esteta utiliza o método como filtro para clarear a categoria



11

do particular. Partindo, portanto, de abstrações universais para elaborar determinadas relações,

retorna dessas abstrações de caráter simples à totalidade concreta, real. Apenas depois desse

movimento é que se pode conhecer a realidade autenticamente concreta (MARX, 2008). Como o

concreto é a soma de múltiplas determinações, a unidade do múltiplo, ele aparece no pensamento

em forma de síntese como um resultado, nunca como um ponto de partida. Lukács (1978a)

arremata, ainda com Marx, que Hegel cai na armadilha do pensamento acreditando conceber a

realidade como automovimento do pensamento que, em si mesmo, é apenas e tão somente o modo

como o próprio pensamento apreende o concreto, reproduzindo-o como se fosse realmente algo

concreto. Com efeito, de modo algum é o próprio concreto, apenas a imagem dele no pensamento.

Com essa crítica, o filósofo húngaro acredita ter a possibilidade de avançar sobre a importância do

particular para estética.

Ao contrário de Hegel que trata as categorias como formas lógicas primárias que, de algum

modo, se “aplicam” à realidade, o materialismo dialético põe-nas de pé. Sendo assim, Lukács

(1978a, p. 75), embasado em Marx, inverte o idealismo objetivo de Hegel passando a considerar as

categorias como “reflexos de situações objetivas na natureza e na sociedade, que devem ser

confirmadas na práxis humana a fim de se tornarem – através de um posterior processo de

abstração, que todavia jamais deve perder o contato com a realidade e com a práxis objetiva –

categorias lógicas”.

Mas não é só isso!

A crítica de Marx a Hegel demonstra os limites do idealismo objetivo deste último,

convertendo o que é falso nas indicações do que é justo do ponto de vista político e social. Disso

decorre, consequentemente, “um esclarecimento lógico e metodológico das categorias” (LUKÁCS,

1978a). Evidentemente, não é um acaso, conclui Lukács, que a crítica de Marx a Hegel se concentre

sobre o problema do universal.

Não só porque se trata de uma categoria do pensamento científico (e o marxismo,
que funda um novo tipo de ciência qualitativa superior, deve necessariamente
determinar com exatidão os conceitos centrais da ciência e eliminar qualquer
possibilidade de ser confundido com a pseudociência do idealismo e da metafísica),
como também porque a definição errônea da categoria da universalidade tem uma
função importantíssima na apologia do capitalismo (LUKÁCS, 1978a, p. 84).

Como forma de lapidar a relação entre universal, particular e singular, Lukács (1978a, p.

102) recorre a Max e a Engels, visto entender que na dedução dialética da forma do valor naquele

quanto a interpretação da teoria hegeliana do juízo em Engels há uma aspiração que leva do singular

ao universal com a mediação do particular. Contudo, se essas considerações forem tomadas de

forma unilateral, de modo formal, sem considerar devidamente o movimento dialético que leva da

realidade para uma consciência aproximativamente adequada, o resultado será falseado. Não é



12

demais ressaltar que no materialismo autêntico todos os conceitos formados no pensamento, todos

os processos mentais têm seus pontos de partida fincados na realidade objetiva (natureza e

sociedade) independente da consciência; não obstante, também, consequentemente, pela substância

lógica. Portanto, a universalidade não pode ser jamais uma criação autônoma do pensamento.

No livro Dialética da natureza, escrito por Engels, há uma boa ilustração da importância do

particular no debate científico. Leiamos o importante trecho desse livro, reproduzido pelo esteta que

considera estar presente em Engels, de forma clara, as consequências lógicas de tais considerações

sobre a história da ciência.

Podemos conceber o primeiro juízo como juízo singular: registra-se o fato singular
(o fato de que o atrito gera calor). O segundo juízo como particular: uma particular
forma de movimento, a mecânica, mostrou a propriedade de transformar-se, em
particulares circunstâncias (por atrito), em uma outra particular forma de
movimento, o calor. O terceiro juízo é o universal: toda forma de movimento
revela-se apta, aliás obrigada, a se transformar em qualquer outra forma de
movimento (ENGELS apud LUKÁCS, 1978a, p. 102).

Para Lukács, Engels enxerga com finura a linha fundamental do movimento do pensamento

dialético na relação universal, particular e singular; a forma da universalidade é a síntese dos muitos

finitos no infinito, uma vez que aquele filósofo se limita a um exemplo retirado deste pensador. Para

Engels, todo conhecimento efetivo, completo, consiste que o sujeito com seu pensamento eleva “o

singular da singularidade à particularidade e desta à universalidade”. Quer dizer: há o reencontro, o

estabelecimento do infinito no finito, o eterno no caduco (ENGELS apud LUKÁCS, 1978a, p. 102).

Disso se conclui que não se pode divinizar o pensamento universal, isto é, o conhecimento é e será

sempre uma aproximação. Para o materialismo dialético, mesmo que isso tenha ocorrido com

pensadores importantes para o marxismo, como Aristóteles e Hegel, não se pode jamais fixar um

coroamento definitivo do conhecimento. Cada etapa exprime sempre uma aproximação, mesmo que

ela seja o mais alto grau de generalização obtido até tal nível da evolução.

Com esse debate, Lukács (1978a, p. 104) se sente em condições de melhor sintetizar como a

autêntica dialética materialista, ao contrário do idealismo e do materialismo mecanicista, apresenta-

se em condições de, na medida em que opera e desenvolve a “aproximação à realidade objetiva

conjuntamente ao carácter processual do pensamento como meio para esta aproximação, pode

compreender a universalidade em uma contínua tensão com a singularidade, em uma contínua

conversão em particularidade e vice-versa”. Destarte, como entende o filósofo, “a concreticidade do

conceito universal é purificada de qualquer mistificação, é concebida como o veículo mais

importante para conhecer e dominar a realidade objetiva” (LUKÁCS, 1978a, p. 104). Como diria

Engels, relembra o esteta húngaro: abstrato e concreto!



13

As bases plantadas pelos clássicos do marxismo garantem a Lukács enfrentar a contínua

tensão existente entre universalidade e singularidade. Essa base permite ao filósofo perceber a

mediação que a particularidade exerce em tal tensão. Se se considerar, rigorosamente, as análises

postas por esses clássicos, chega-se a compreensão de que é possível à unicidade como

singularidade de uma tal situação ser elevada à clareza teórica. Disso se desprende que as leis

universais se especificam no particular, uma vez que esta situação característica, jamais repetível

por princípio, “pode ser compreendida na relação total recíproca de leis conhecidas, universais e

particulares” (LUKÁCS, 1978a, p. 105).

4 A Particularidade como Categoria Central na Estética: Goethe como elo nodal de
compreensão

Com o método posto sobre os pés do materialismo histórico-dialético, Lukács, assim, pode

iniciar o debate com Goethe, autor cuja síntese sobre a relação que se estabelece entre o particular, o

universal e o singular é especialmente apreciável para a esfera estética. Com a advertência sobre o

atraso da teoria estética em relação à práxis artística, isto é, “a compreensão teórica do que foi até

então realizado na arte é primitiva, esquemática ou mesmo errônea” (LUKÁCS, 1978a, p. 123), o

filósofo passa em revista alguns nomes do Iluminismo, a exemplo de Diderot, Hurd, Lessing, entre

outros que puseram a problemática da relação universal, particular e singular em tela. Com essa

revisão, o húngaro conclui que nenhum deles pode encontrar uma solução, visto que a teoria de suas

épocas estava distante de entender a dialética específica dessa tematização. De modo geral, aponta o

esteta, nesse grupo de filósofos o conceito de universalidade recebe uma oscilante pluralidade de

significados, que acaba por ser dificilmente perceptível; já o particular é usado quase como

sinônimo do singular.

Vai ser Goethe o primeiro pensador a pôr esse problema sob adequada iluminação; para o

esteta húngaro, o poeta alemão foi melhor como artista do que como filósofo. Partindo de suas

intuições artísticas, contradizentes com o mundo das formas que ganhava fixação teórica, “Goethe

deu um decisivo passo à frente, atingindo uma clara visão do problema, ainda que certamente sem

chegar a uma completa sistematização estética” (LUKÁCS, 1978a, p. 138). Apesar de alguns

limites, muitos motivos são apresentados por Lukács para justificar a importância do poeta alemão

acerca da investigação que aqui se trata. Justifica o filósofo magiar que ao mesmo tempo em que

Goethe foi contemporâneo da filosofia clássica alemã (Schiller e Hegel, por exemplo) foi amigo de

Schelling, com quem fez uma leitura cuidadosa da Crítica do juízo de Kant. Esses fatores,

certamente, assegura Lukács, tiveram relevância na formação de um pensamento dialético no autor

de Fausto.



14

O contato de Goethe com a filosofia clássica faz com que sua dialética amadurecesse em

vista de como aparecera em sua juventude. Isso não quer dizer que a dialética do poeta esteja

completa: jamais Goethe alcançou uma completa clareza metodológica sobre o método dialético.

Lukács adverte que assim como no modelo seguido pela filosofia clássica alemã, o autor de Fausto

segue em seu método uma orientação de compreender filosoficamente o desenvolvimento com os

ideais que penetram na sociedade a partir das grandes descobertas científicas do fim do século

XVIII. Para o filósofo húngaro, em Goethe, tal tendência se apresenta muito remotamente.

Certamente, comenta Lukács (1978a), como um empirismo voltado apenas para a práxis, que

continha em si, naturalmente, muitos elementos de um materialismo instintivo, de uma dialética

espontânea. Apesar desses obstáculos perante a dialética, vai ser, segundo Lukács (1978a),

exatamente seu materialismo espontâneo que o distingui dos filósofos que lhe são contemporâneos.

Desde o marcante colóquio com Schiller, em que Goethe debate o fenômeno originário, tal

materialismo manifesta-se neste poeta de forma recorrente em oposição aos idealistas de seu tempo.

Para o filósofo magiar, sobre o problema aqui tratado, a concepção goethiana da natureza é

muito importante, pois há nesse entendimento uma íntima proximidade com os problemas da

estética. A forma como Goethe se aproximou da natureza, como um observador genial e como um

apaixonado pesquisador sobres as verdadeiras conexões naturais, lhe diferencia do modo como, por

exemplo, Schelling e Novalis concebiam o mesmo problema. Para Lukács (1978a, p. 144), o autor

de Fausto “tem um sentimento profundo de que se está em relação com uma só e mesma natureza,

quer se faça arte ou ciência: ambos os casos, busca-se captar a verdade da natureza, a verdadeira

essência dos seus fenômenos, expressando-se adequadamente o que assim se obtém”. Com efeito,

para Goethe, o homem inteiro se engaja do mesmo modo à vida cotidiana, à ciência e à arte. Esse

intrincamento se processa com todas as capacidades humano-espirituais do ser social em seu

conjunto, o que possibilita a tal homem inteiro a capacidade de receber e reproduzir a realidade

socialmente objetiva.

A tendência antropologista de Goethe é vista por Lukács como um obstáculo retrógrado,

visto que para o desenvolvimento da filosofia da natureza, a partir do renascimento, há uma

contínua luta entre as tendências antropologizantes e desantropologizantes. “Uma justificação

aparente, historicamente relativa, é a de que o antropologismo, em determinados casos, representou

o princípio da dialética com relação a metafísica, como ocorre em Goethe na sua luta contra o

método puramente classificatório de Lineu e Cuvier” (LUKÁCS, 1978a, p. 143). Não obstante, essa

tendência cientificamente retrógrada, o poeta acredita que a ciência em seu conjunto se afasta da

vida; retornando a esta depois de percorrer um longo caminho. Para Goethe, na interpretação

lukacsiana, a ciência eleva as experiências externas e internas da vida à universalidade. Assim, o



15

belo para o poeta seria “uma manifestação de leis secretas da natureza, que permaneceriam para nós

eternamente ocultas se não aparecessem” (GOETHE apud LUKÁCS, 1978a, p. 145).

Para o filósofo de Budapeste, a definição de fenômeno originário, presente na teoria das

cores de Goethe, dá uma clara indicação da importância de como o poeta relaciona esse fenômeno

ao campo da particularidade. Se o físico, escreve Goethe, “pode chegar ao conhecimento do que nós

chamamos um fenômeno originário, ele está salvo e, com ele, também o filósofo” (GOETHE apud

LUKÁCS, 1978a, p. 146, itálicos do original). Por essa definição, bem como pelo comentário de

Hegel sobre tal debate, Lukács infere que se torna evidente que a categoria filosófica fenômeno

originário cai precisamente no domínio da particularidade. Segundo o filósofo húngaro, tanto o

fenômeno originário quanto o particular assumem posições intermediárias entre o universal e o

singular, isto é, um elo, uma função mediadora entre os dois extremos. Ademais, segura Lukács

(1978a), a concepção goethiana da pesquisa científica pretende fazer a universalidade desembocar

no particular determinado. Portanto, mesmo que seja problemático o método antropologizante de

Goethe para as ciências da natureza, torna-se fecundo para a poesia. Por isso, esclarece Lukács

(1978a, p. 149), foi necessário excursionar sumariamente pela filosofia dedicada às ciências

naturais até se chegar a estética de Goethe, “a fim de que se tornasse imediatamente evidente

porque, e de que modo, ele é o primeiro que vê na particularidade a categoria estrutural da esfera

estética”.

Para demonstrar como a relação entre o universal, o particular e o singular aparece pela

primeira vez com toda sua clareza na filosofia através das pesquisas goethianas, o filósofo húngaro

se utiliza de algumas passagens da obra do poeta. Inicialmente, lança mão da polêmica travada entre

Goethe e Schiller. Escreve Goethe:

existe uma grande diferença no fato do poeta buscar o particular para o universal
ou ver no particular o universal. No primeiro caso nasce alegoria, onde o particular
só tem valor enquanto exemplo do universal; no segundo, está propriamente a
natureza da poesia, isto é, no expressar um particular sem pensar no universal ou
sem se referir a ele. Quem concebe este particular de um modo vivo expresso ao
mesmo tempo, ou logo em seguida, mesmo sem o perceber, também o universal
(GOETHE apud LUKÁCS, 1978a, p. 150).

Em seguida, procurando extrair elementos para a distinção entre alegoria e símbolo, Lukács,

mais uma vez, utilizando-se das palavras do poeta, transcreve o seguinte trecho: “surgir e morrer,

criar e anular, nascimento e morte, alegria e dor, tudo se mistura no mesmo sentido e na mesma

medida; por isso, mesmo o acontecimento mais particular se apresenta sempre como uma imagem e

um símbolo do mais universal”. Somente sobre essa base, o filósofo entende que o poeta pode

expressar com claridade a relação do particular com o universal. “O universal e o particular

coincidem; o particular é o universal que aparece em condições diversas. O particular é eternamente



16

submetido ao universal; o universal deve eternamente adaptar-se ao particular” (GOETHE apud

LUKÁCS, 1978a, p. 150-151). Sobre essa tematização, o filósofo húngaro pode concluir ser a nova

concepção dada por Goethe um marco. Há nos postulados goethianos um lugar central para a

particularidade no sistema categorial da estética, visto que esse lugar vincula-se intimamente à

teoria da prioridade dialética do conteúdo com relação à forma, tanto objetiva quanto

subjetivamente.

Para Goethe, segundo as pesquisas de Lukács, o poeta verdadeiro é aquele que encontra a

certa medida da objetividade de expressar o conteúdo que determina dialeticamente uma forma:

o poeta, como artista figurativo, deve se preocupar sobretudo em saber se o assunto
de que vai tratar permite-lhe desenvolver uma obra multiforme, completa,
suficiente. Se se negligencia isto, todo o outro esforço é completamente inútil: o
metro e a rima, o peneiramento e a cinzelada são completamente inúteis; e, mesmo
se uma execução magistral pode fascinar por alguns momentos o público
inteligente, ele sentirá imediatamente a falta de espírito que se manifesta em tudo o
que é falso (GOETHE apud LUKÁCS, 1978a, p. 151).

Lukács enxerga que, no Goethe maduro, a categoria da particularidade encontra seu uso de

um modo bastante preciso e, consequentemente, aparecendo em sua justa posição dialeticamente

contraditória entre o singular e o universal. Em carta a Zelter, Goethe reclama de alguns poetas que

acreditam realizar arte ao deixarem que seus talentos pessoais sejam dirigidos pelos humores dos

arbítrios do indivíduos. Para Lukács (1978a), é desse entendimento que o autor de Fausto

desenvolve sua maturação sobre a importância da particularidade na arte. Aqui, Goethe se põe em

condições de afirmar que a suprema operação da natureza, bem como da arte, consiste em dar

forma. Nesta forma, com efeito, a operação suprema sempre foi e continuará a ser a especificação,

tipificando-a, ou seja, a operação pela qual tudo se torna particular; em uma palavra: significativo.

O esteta húngaro expõe que Goethe sabe reconhecer como é difícil compreender e respeitar o

particular como específico da arte, visto que enquanto nos limitamos ao universal, todos podem nos

imitar, ao passo que ninguém consegue imitar o que nos é particular. Mas por que isso ocorre?

Usando as palavras do poeta, o filósofo húngaro responde: porque os outros não podem jamais viver

o nosso particular. “Tampouco deve-se temer que o particular não encontre eco nos demais. Todo

caráter, por mais específico que seja, todo objeto de representação possível, da pedra ao homem,

contém a universalidade; e isto porque tudo se repete, nada havendo no mundo que só tenha

existido uma vez” (GOETHE apud LUKÁCS, 1978a, p. 155).

No caso do processo criativo do gênio – problema tão debatido hoje em dia –, Goethe,

segundo Lukács, entende que o gênio se opõe à equidade. Nele há uma força iníqua que transgride o

que está posto, “uma espécie de iniquidade, primeiro no universal, depois da experiência no

particular” (GOETHE apud LUKÁCS, 1978a, p. 156). Após todo o debate empreendido sobre como



17

Goethe entende a particularidade, sustenta Lukács (1978a): ainda resta esclarecer o que o poeta

compreende por estilo. Essa categoria, na obra goethiana, é precisamente o particular no sentido

utilizado pelo filósofo húngaro. Naturalmente, apesar dos limites da dialética goethiana, salvo por

sua perspicácia artística e por seu materialismo espontâneo, a estética marxista, mesmo que somente

ao que se refere à problemática da particularidade é laudatória a Goethe e deve sua continuação

direta às iniciativas do poeta alemão.

Com esses apontamentos em tela, acompanhemos o filósofo húngaro em mais algumas

reflexões que o ajudaram a encontrar o devido lugar que a particular ocupa como categoria

mediadora entre a universalidade e a singularidade.

5 Uma Tentativa de Síntese: a particularidade como um elo de mediação
Não é por acaso que Lukács (1967) dá ênfase, primeiramente, ao processo de generalização

e não ao geral em si, esaa exposição justifica-se objetivamente, tendo em vista que o pensamento

almeja refletir a objetividade de forma correta e por isso não pode estagnar em nenhuma

generalização já alcançada. O conhecimento do mundo é progressivo, é sempre um movimento

contínuo de aproximação a uma realidade, cada vez mais complexa e profunda, e cada

generalização apropriada gera, assim, um novo movimento. Conforme escreve o autor: “o bien se

concreta esa generalidad de un modo más determinado, o bien – momento esencial en este punto –

la supera una generalidad de orden superior; el punto final del generalizar se desplaza siempre hacia

delante” (LUKÁCS, 1967, p. 206). O pensador magiar comprova, entretanto, que o caminho

percorrido pelo pensamento em direção as generalidades chega, cada vez mais, num “limite, numa

culminação”. Faz parte da essência do pensamento que a universalidade estabeleça sempre um

extremo, que indica um ponto final. No entanto, a generalização é sempre transitória e deve ser

superada constantemente, pois ela sempre irá se relativizar até tornar suas determinações mais

estreitas, transformando-se constantemente em uma particularidade. A particularidade especifica,

assim, a universalidade e transforma sua abstração imediata em uma totalidade concreta de

determinações (LUKÁCS, 1967).

Na singularidade também ocorre um processo de aproximação permanente, a consciência

reflete constantemente suas determinações, revelando o seu ser-precisamente-assim. Esta categoria

dá existência objetiva aos indivíduos através de sua totalidade dinâmica, porém, no reflexo

imediato, na representação da “consciência sensível”, suas determinações tornam-se imperceptíveis.

Não obstante, a evolução do pensamento converte “su mudez inmediata linguística e intelectual en

una determinación como singularidade” tornando-a cognoscível, “cada vez más clara y elocuente,

más concreta, aunque sin duda en la conexión de la totalidad activa de las leyes generales y

particulares” (LUKÁCS, 1967, p. 206). O avanço das generalizações ocorreu, em “grande medida”,



18

por causa do progresso nas pesquisas sobre a particularidade e a singularidade. Como escreve o

autor:

del mismo modo que el desplaziamento de la frontera de generalización hacia
delante depende en gran medida de la investigación del conocimiento de la
singularidad es a su vez una función de generalizaciones afortunadas, muy
abarcantes, de amplia aplicabilidad, etc. De este modo, el logro de un punto final
muy adelantado presupone en los dos extremos su íntima colaboración, su
ramificada mediación por la particularidad (LUKÁCS,1967, p. 206).

O autor demonstra que as investigações sobre a particularidade, bem como sobre a

universalidade, são fundamentais, inclusive para a aproximação e o conhecimento do indivíduo

singular. Para desenvolver essa tematização, ele exemplifica como as transformações gerais, que

ocorreram na medicina, influenciam no conhecimento e no diagnóstico da singularidade do sujeito:

no hay duda alguna de que el objeto del diagnóstico es el hombre individual, y en
el Aquí y el Ahora de su estado de salud en el momento dado, como el Esto
correspondinte al punto de vista médico. Todos los conocimientos generales y
particulares acerca de la naturaleza fisiológica del hombre, de los tipos de decurso
patológico, etc., son meros medios para captar con precisión a ese individuo en su
instantáneo ser-así. Pero las experiencias de los últimos decenios muestran que,
cuanto más precisos son los métodos de mediación (aplicaciones de lo general al
caso singular) que puede movilizar la medicina, tanto más puntual y exacto puede
resultar el diagnóstico (LUKÁCS, 1967, p. 207).

Fica claro que, para o autor, o caminho do pensamento e do conhecimento é uma

ininterrupta oscilação para cima e para baixo, ou seja, da singularidade à universalidade e desta para

aquela. Como visto, o singular tem suas determinações na particularidade e na universalidade, isto

é, sua formação se constitui através de legalidades próprias que surgem da conexão entre estas

categorias e do processo de engendramento das relações de reprodução social.

Segundo entende o esteta húngaro, Marx demonstrou que o ponto de partida deve ser sempre

o objeto concreto que, necessariamente, precisa ser soerguido aos conceitos gerais, o “[...] punto de

partida es lo real y concreto. Pero lo real y concreto se manifiesta en su inmediatez como

abstracción vacía si sus elementos no se generalizan y llevan a concepto general” (LUKÁCS, 1967,

p. 208).

Tiene que empezar el viaje de regresso, hasta llegar finalmente de nuevo a la
población [que es en este caso lo real y concreto], pero esta vez no como a la
representación caótica de un todo, sino como a una rica totalidad de muchas
determinaciones y relaciones.

Segundo Lukács (1967), em seu contexto – e talvez hoje de modo ainda mais aprofundado –

a ciência só conseguia percorrer este caminho de forma inconsciente, sem capacidade de

compreender o método ontológico. De tal maneira, não era possível entender as conexões dialéticas

entre a singularidade ou a universalidade, e “la reflexión acerca de las conexiones dadas suela

arrancar ante todo de los dos extremos, se conforme en la mayoría de los casos con el análisis de los



19

mismos o el de sus relaciones y deje sin estudiar el  carácter real mediado de los dos” (LUKÁCS,

1967, p. 208).

Esse autor aponta que Lenin também recorreu a Hegel e a Aristóteles para entender que as

conexões entre a singularidade e a generalidade já se encontravam na gênese do processo de

conhecimento da realidade como substância do movimento dialético e, justamente por isso, mesmo

no processo mais primitivo da escolha de uma pedra, já comportavam elementos de um

desenvolvimento superior e mais complexo. Lenin parte da seguinte sentença: “lo singular es lo

general” e avalia que “los contrapuestos (lo singular se contrapone a lo general) son indénticos: lo

singular no existe más que en la conexión que lleva a lo general. Lo general no existe más que en lo

singular, por lo singular” (LUKÁCS, 1967, p. 208).

Entendemos, desse modo, na esteira do esteta húngaro, que a particularidade é uma

mediação necessária e ineliminável entre a singularidade e a universalidade; contudo, não pode

jamais ser reduzida a uma categoria que tem como única função conectar a singularidade à

universalidade. Na relação com a singularidade, a particularidade atua como uma mediação que

torna possível a captação das determinações que já estavam presentes nos indivíduos ou nos objetos

em si, ou seja, ela revela as determinações que não tinham condições de se manifestar “en la

relación inmediata entre objeto de conocimiento y conocimiento mismo de la subjetividade”

(LUKÁCS, 1967, p. 209). A sua função basilar realiza-se, portanto, no ato de formar as

determinações, operando de maneira que

[...] se enlaza con la naturaleza específica de la singularidad, hace que se
manifiesten con claridad cada vez mayor sus relaciones con grupos de objetos
emparentados y lejanos, desarrolla las cualidades fugazmente presentes en la
instantánea inmediatez, hasta hacer de ellas determinaciones firmes y duraderas,
despliega en su  aparente copresencia anárquica una jerarquía de la persistencia y la
fugacidad, de lo esencial y lo aparente, etc., y realiza todo eso sin destruir la
estructura de lo singular o individual como tal; al generalizarse y superarse en la
particularidad, el pensamiento se acerca a su verdadera esencia como singularidad
mejor de lo que habría sido posible para la existencia sin superar de lo singular en
la certeza sensible (LUKÁCS, 1967, p. 209-210).

A particularidade permite que as categorias desprendam-se do “mundo objetivo” e sejam

apreendidas pelo conhecimento, de tal maneira que a percepção do mundo terreno passa por uma

permanente ampliação (LUKÁCS, 1967). Lukács é o primeiro a desvelar que a forma de

desenvolvimento deste reflexo adia crescentemente os pontos extremos da singularidade e da

universalidade, uma vez que o enriquecimento em determinações maduras, que precisam ser fieis à

verdade, é, em princípio, uma ampliação do âmbito de eficácia. A singularidade, portanto, conterá

sempre a universalidade, e esta apresentará elementos incessantes daquela. Isto é, no âmbito

genérico, a particularidade tem como função mediar a conexão dialética entre a singularidade e a

universalidade; sua peculiaridade está precisamente em operar como um fio condutor, um elo



20

purificador que faz uma constante mutação, ora em universalidade e ora em singularidade. Em

decorrência desse aspecto é que a particularidade se tornou sinônimo da determinação na lógica de

Hegel (LUKÁCS, 1967).

Podemos, então, afirmar que a característica peculiar da particularidade consiste tanto na sua

atuação como mediação necessária entre a singularidade e a universalidade, como na relação

dialética de mutação recíproca que ela possui com os dois extremos. Destarte, a particularidade, ao

mesmo tempo em que se movimenta para os dois lados, conserva-se como um eixo central que

possui a incumbência de realizar as mediações entre os dois polos categoriais, cujos limites das duas

direções são sempre imprecisos e, às vezes, se fazem imperceptíveis (LUKÁCS, 1967).

Consequentemente, somente com a investigação das conexões entre as três categorias

poderá revelar a estrutura real de cada uma delas, posto que é a relação dialética sucedida entre elas

que evidencia, de modo mais aproximado, as suas determinações no real. Em vista disso, como

aponta Lukács (1967), para o pensamento cotidiano, as características da particularidade

apresentam-se de modo menos visível que as da singularidade e da universalidade, portanto, para

compreender a especificidade desta categoria, sendo necessário implementar uma análise dialética

pois os seus traços são imprecisos. Disso se desprende que a cultura humana se reproduz em

conexão com a singularidade, com a particularidade e com a universalidade, as quais se relacionam

e se modificam constantemente. Não obstante, independentemente de que ponto elas se efetivem, da

singularidade à universalidade ou o inverso, não podemos perder de vista que isso ocorre de modo

dialético e com interferências recíprocas.

6 Considerações Finais
Lukács ressalta que o materialismo histórico-dialético compreende as categorias como

formas concretas de existência, em que suas formas de manifestações psicológicas tratam-se de

reflexos imediatos do ser que independem da consciência. Logo, uma análise adequada destes

reflexos amplia as possibilidades da abstração dos “valiosos estímulos para el conocimiento de las

conexiones objetivas” do mundo (LUKÁCS, 1967, p. 232).

Esta constatação é válida para os reflexos desantropomórficos e antropomórficos, a exemplo

do reflexo estético que suas formas de manifestações psicológicas podem revelar a complexidade

interior do gênero humano. No entanto, as formas psicológicas devem ser entendidas como fontes

primárias de reflexão da realidade, as quais precisam ser permanentemente confrontadas com a

análise da realidade objetiva do mundo, haja vista que o “decisivo para toda categoría es su función

en la realidad objetiva” (LUKÁCS, 1967, p. 232).

Nesse sentido, acreditamos que o desvelamento dos traços essenciais da particularidade

consiste em uma condição fundamental para o aprofundamento da realidade. Já que a



21

particularidade, enquanto mediação determinante, juntamente com a singularidade e a

universalidade, atua diretamente no processo de elaboração de todos os reflexos, assegura que o

conhecimento do mundo seja permanentemente ampliado, pois o ato de determinar impele que as

margens da singularidade e da universalidade ganhem extensão. Cada vez que estas categorias

revelam um novo conhecimento sobre o mundo, a determinação do particular evidencia que aquele

resultado não é um ponto final, ou um conhecimento do mundo acabado, exigindo novos elementos

e, assim, é sucessivamente gerado um novo processo de conhecimento.

Portanto, para Luckás (1978a), o estudo da particularidade representa a abstração do

momento de mediação entre o ser humano singular e a sociedade. Isto é, quando se determina esta

categoria e se especifica suas características e legalidades, aproxima-se da possibilidade de erguer

uma análise o mais aproximada possível do real. A superação dialética das teorias idealistas

precedentes realizada pelo materialismo histórico-dialético, assim como a superioridade teórica

deste pensamento se fundamentam, precisamente, além de outras questões demasiadas importantes,

na compreensão e constante aplicação das adequadas “leis da unidade dialética e do caráter

contraditório na relação de singularidade, particularidade e universalidade” (LUKÁCS, 1978a, p.

96).

Nesta direção, Lukács (1967), interpretado por Chasin (1987), afirma que o conhecimento

da categoria particularidade propicia à consciência ultrapassar tanto o pensamento empírico, como a

generalidade abstrata. Conforme a assertiva de Chasin (1987, p. 45), a filosofia marxiana é posta

como “representação e prática”, não como “momentos paralelos, mas em momentos distintos” de

um processo que precisa ser complementar. O pensamento de Marx, recuperado por Lukács, é,

portanto, “[...] uma filosofia que se constitui como representação radical – conhecer o mundo [...]

até a raiz – ontologia; e que se realiza no mundo também por uma prática de raiz, por uma ação

transformadora que vai até o fim – revolução” (CHASIN, 1987, p. 45).

A particularidade é o campo de força entre os polos universal e singular, sendo o meio

organizador das relações dinâmicas e contraditórias e, por isso, constitui a base ideal para a verdade

artística. Os tipos singulares, como sustenta Lukács (1978a, p. 282), “a hierarquia social que eles

formam do ponto de vista do conteúdo, transformam-se em totalidade sintética, em reprodução de

uma etapa típica do desenvolvimento da humanidade”. O particular como categoria central da

estética abraça o mundo do homem em sua inteireza, interna e externamente; o universal é, ao

mesmo tempo, a encarnação das forças que determinam a vida humana e um veículo dela, da

formação da personalidade e do destino dos homens. Ao se representar simbolicamente o singular

no universal, a arte revela qualidades internas significativas da vida terrena. Essa peculiaridade

terrenal se conserva, até mesmo, quando por motivações histórico-sociais e os eventos são



22

disparados por intermédio de motivos transcendentes: mágicos e religiosos. Ao encarnar esta

motivação, a refiguração artística a faz de tal modo que a transcendência se transforma

involuntariamente em uma imanência do mundo terreno, da mundanidade. Por isso, como indica

Lukács (1978a, p. 283), é possível reviver esta transcendência nas obras do passado, mas se revive

sob destinos humanos, “sob a forma de emoções e paixões humanas”.

A problemática apresentada aqui, ou seja, a humanidade terrenal que a arte carrega é

intrinsecamente ligada à questão da objetividade e da subjetividade. Aqui também vale relembrar

que a arte sempre caminhou bem à frente de sua teoria. Para o esteta, as análises, de um modo geral,

oscilam em dois polos falsamente iguais: consideram, por um lado, que o acento deve recair sobre a

singularidade e, por outro, acentuam demasiadamente a universalidade. Para a teoria burguesa da

decadência, por exemplo, esse dois polos estão fixados isolados definitivamente em oposição e sem

um centro que os ordene. Somente levando em consideração a categoria da particularidade como o

ponto central, organizador e purificador do reflexo estético, a análise pode se considerar em

condições de explicar a específica unidade dialética existente entre a objetividade e a subjetividade

como fatores do princípio animador dessa esfera. Trata-se, definitivamente, antes de mais nada, da

relação entre o homem e sua humanidade.2

O problema que se coloca à representação artística é o seguinte: “a tarefa de descobrir

precisamente na concreticidade do imediato conteúdo nacional e classista a novidade que merece se

tornar – e que ainda se tornará – propriedade duradoura da humanidade” (LUKÁCS, 1978a, p. 286).

Quando, por exemplo, a juventude soviética assiste a Romeu e Julieta de Shakespeare e a Casa de

boneca de Ibsen, revivendo com paixão as suas figuras e os seus eventos representados, revivem no

presente o próprio passado da humanidade. Mas não vivem tal passado como sendo a vida interior,

individual de cada pessoa, mas como sua própria vida interior enquanto partícipe de uma

humanidade. Nas palavras do esteta: “o espectador revive os eventos do mesmo modo, tanto no

caso em que assista a obras que representam o presente, como no caso em que a força da arte

oferece à sua experiência fatos que lhe são distantes no tempo ou no espaço, de uma outra nação ou

de uma outra classe” (LUKÁCS, 1978a, p. 287-289). Comprova isso o fato de que massas de

proletários leram Tostoi com entusiasmo e, do mesmo modo, muitos burgueses leram Górki, Balzac,

Machado de Assis, Chico Buarque, José Saramago, entre muitos outros exemplos que poderiam ser

ainda utilizados. Todos estes exemplos, prossegue Lukács (1978a, p. 290), indicam claramente qual

seja a causa real da eficácia da arte:

nas grandes obras de arte, os homens revivem o presente e o passado da
humanidade, as perspectivas de seu desenvolvimento futuro, mas os revivem não

2 Um bem elaborado exemplo da aplicação da particularidade no caso artístico, pode ser verificado na análise que 
Belmira Guimarães (2015) faz do feminino no romance Vidas Secas de Graciliano Ramos.



23

como fatos exteriores, cujo conhecimento pode ser mais ou menos importante, e
sim como algo essencial para a própria vida, como momento importante também
para a própria existência individual.

A refiguração artística em sua originalidade e autenticidade proporciona uma profunda e

ampla elevação da individualidade vivida na cotidianidade, sendo essa suspensão do eu que o esteta

chama de feliz enriquecimento. Esse processo ocorre quando o sujeito receptor confronta a

realidade refletida pela arte com as experiências próprias adquiridas ao longo da vida, o feliz

enriquecimento que ele ganha no contato com a obra, seu desfrute perante o objeto artístico

depende, com precisão, do fato de que nenhum receptor individual se encontre perante a obra como

se fosse uma tábula rasa. Com essa advertência podemos adiantar, nas mão do filósofo, que a

eficácia, portanto, da arte verdadeiramente grande consiste, precisamente, no fato de que o novo, o

que lhe é original, o mais significativo obtenha uma vitória sobre aquelas experiências adquiridas

pelo sujeito, as velhas experiências suscitadas do passado; essa vitória é o feliz enriquecimento.

Como complementa o esteta, “na influência direta e indireta exercida pelo prazer artístico sobre o

sujeito receptivo, o elemento comum é a transformação do sujeito que descrevemos, o seu

enriquecimento e o seu aprofundamento, o seu reforçamento e a sua emoção” (LUKÁCSs, 1978a, p.

295).

Para que possamos concluir nossa sintética interpretação sobre a importância da

particularidade conferida por Lukács ao estético, utilizaremos as próprias reflexões do filósofo,

compreendendo que a arte, quando opera diretamente sobre o sujeito humano através do reflexo da

realidade objetiva, do reflexo dos homens sociais em sua relação recíproca e em intercâmbio social

com a natureza, torna-se um elemento de mediação indispensável, um meio potente para provocar

crescimento do sujeito.

Com a questão se são mais numerosos os homens que apreendem sua história através da

ciência ou da arte, o esteta se utiliza, para fechar suas considerações sobre como a arte forma a

autoconsciência da humanidade, mais uma vez, do complexo científico como balizador distintivo

para compreender melhor o complexo artístico. Em suas argumentações, enquanto aquele complexo

transforma algo para nós, este, quando o receptor experimenta, por intermédio do feliz

enriquecimento uma tal realidade em si, nasce nele um para-si do sujeito: uma autoconsciência. Na

ciência, diferentemente do que ocorre na arte, há, ao máximo possível, uma aproximação da

realidade como ela é em si. Isso corresponde na ampliação quantitativa e qualitativa, no

alargamento, profundidade e amplitude da consciência: um conhecimento mais aprimorado sobre a

natureza e sobre a sociedade. O reflexo artístico ao criar suas refigurações da realidade transforma o

ser em si objetivo em um ser para nós de um mundo representado unicamente na individualidade da

obra de arte. A feliz e enriquecedora eficácia exercida pela arte é que desperta a autoconsciência da



24

humanidade. Não obstante, essa autoconsciência não se separa jamais do mundo exterior; significa,

antes de mais nada, uma relação enriquecida e com mais profundidade de um mundo externo rico e

profundamente concebido do homem como membro de uma sociedade, de uma nação, de uma

classe, enquanto microcosmos autoconsciente no macrocosmo do desenvolvimento social da

humanidade.

REFERÊNCIAS

CHASIN, José. Da razão do mundo ao mundo sem razão. Caderno Ensaio Marx hoje. São Paulo:
Ensaio, 1987. p. 13-52. 

MAGALHÃES, Belmira. A particularidade estética em Vidas Secas, de Graciliano Ramos. São
Paulo: Instituto Lukács, 2015.

LUKÁCS, Georg. As bases ontológicas do pensamento e da atividade do homem. Temas de
Ciências Humanas, número 4. São Paulo: Livraria Editora Ciências Humanas, 1978a.

LUKÁCS, Gyorgy. Arte livre ou dirigida? Marxismo e teoria da literatura. Trad. Carlos Nelson
Coutinho. Marxismo e teoria da literatura. São Paulo: Expressão Popular, 2010.

______. Introdução à uma estética marxista: sobre a particularidade como categoria da estética.
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978b.

LUKÁCS, Georg. Estética: la peculiaridad de lo estetico. V3. Barcelona: Ediciones Grijaldo, 1967.

______. Introdução aos escritos estéticos da Marx e Engels. In: MARX, Karl; ENGELS, Friedrich.
Cultura, arte e literatura: textos escolhidos. São Paulo: Expressão Popular, 2012. p. 11-38.

MARTINS, José de Souza. Uma sociologia da vida cotidiana: ensaios na perspectiva de Florestan
Fernandes, de Wright Mills e de Henri Lefrebre. São Paulo: Contexto, 2014.

MARX, Karl. Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: Expressão Popular, 2008.


