A particularidade como elo de mediacdo para a esfera estética: uma sintese’

Rafaela Teixeira Teofilo
Deribaldo Santos

Mas eu persigo o que falta
Nao o que sobra

Eu quero tudo que da e passa
Quero tudo que se despe

Se despede

E despedaga.

Bratilio Tavares e Lenine

1 A Problematica da Particularidade: uma introducao
Os estudos estéticos de Lukacs (1967; 1978a) apontam a particularidade como a categoria

central da estética, visto que ela é capaz de clarear a natureza especifica da arte e a maneira pela
qual o reflexo estético se relaciona com o reflexo imanente da realidade. O esteta justifica seus
apontamentos indicando que esta categoria permite a captacdo e a reproducao do aqui e agora pela
obra de arte. E exatamente sobre os principais contornos que tal categoria ganha nas investigaces
estéticas do fil6sofo hingaro que a presente comunicacdo se consubstancia. Isto é, pretende-se
expor, mesmo que em seus tracos mais gerais, as determinagoes genéricas da particularidade e sua
relacdo com as media¢des do desenvolvimento histérico da humanidade, recortando o exemplo do
reflexo artistico. Para alicercar o desenvolvimento deste artigo nos debrugcamos, principalmente,
sobre as elaboracdes de Lukacs (1978a) contidas na Introdug¢do a uma estética marxista, e no
capitulo 12 La categoria de la particularidad da edicao espanhola da Estética, publicada em 1967
pelas edi¢oes Grijalbo. Para ampliar a nossa base teorica, ancoramo-nos em outros textos de Lukacs
(1967; 1978b; 2012), bem como em alguns de seus interpretes.

Ao abrigo da ontologia fundada por Marx, Lukacs demonstra que a tentativa de
compreender a realidade de modo fragmentado obstrui a consciéncia de realizar uma compreensao
justa ou coesa. A negacdo das conexdes que 0s objetos mantém com a totalidade e a unitariedade
histérica da realidade ndo permite ao processo de conhecimento do mundo se aproximar
concretamente do ser-precisamente-assim dos objetos. Como a consciéncia, no processo de
efetivacdo do mundo apenas pode pleitear uma aproximacdao, mesmo que o mais concreta possivel
dos objetos, sera sempre uma aproximacao. Isto porque é inviavel para o pensamento abarcar toda a

totalidade social, tendo em vista a complexidade da objetividade que se desenvolve movimentando-

10 presente artigo foi publicado in: TEIXEIRA, Rafaela; SANTOS, Deribaldo. A particularidade como elo de
mediacdo para a esfera estética: uma sintese. In. MAGALHAES, Belmira; MORAES, Andréa Pereira; MOREIRA,
Luciano. Estética e critica literaria: reflexdes acerca do pensamento estético em Lukacs e Marx. Sdo Paulo: Instituto
Lukacs, 2017.



se dentro de um processo contraditorio que se desenrola dialético-historicamente por intermédio de
avancos, retrocessos, rupturas e continuidade entre os complexos. Como indica Lukacs (2012, p.
13): “a dialética nega que possam existir, em qualquer parte do real, relacdes de causa e efeito
puramente univocas: ela reconhece até mesmo nos dados mais elementares da realidade complexas
interacOes de causas e efeitos”. Apenas o materialismo histérico estard em condi¢des de acentuar
“com particular vigor o fato de que, num processo tdo multiforme e estratificado como o é a
evolucdo da sociedade, o processo total do desenvolvimento histérico-social s6 se concretiza em
qualquer dos seus momentos como uma intricada trama de interacdes” (LUKACS, 2012, p. 13).

A tematizacdo sobre a categoria da particularidade ndo tem importancia apenas para o
campo da estética, pois ela é fundamental para qualquer investigacao da realidade e, principalmente,
para levantar questoes necessarias sobre a producao do conhecimento, visto que, como compreende
Lukacs (2012, p. 26), a “auténtica dialética de esséncia e fendmeno se baseia no fato de que ambos
sdao igualmente momentos da realidade objetiva, produzidos pela realidade e ndo pela consciéncia
humana”. Sobre a importancia da particularidade para a compreensao do real, Chasin (1987) chama
a atencdo para o fato de que na crise do capital existe uma crise do pensamento. Para ele, “o leque
que vai do império pragmatico das diversas modalidades neopositivistas (em sentido amplo e nao
apenas como mera autodenominac¢do) ao feixe, sempre renovavel, das facilidades charmosas
ligeiras como a febre alta (ou passa depressa ou mata) de todos os subjetivismos e irracionalismo”
(CHASIN, 1987, p. 42), somente pode desembocar em formas distorcidas de se compreender como
se desenvolve a sociedade e seus conflitos de classe.

Como evidencia Lukdcs (2012), a realidade exibe diferentes estagios. Existem momentos em
que apenas se pode registrar o que é fugaz e epidérmico, aquilo que nunca se repete, o instantaneo,
que vem, aparece e desaparece. Por outro lado, mas em dialética com este estagio, “existem
elementos e tendéncias de uma realidade mais profunda, que ocorrem segundo determinadas leis e
circunstancias”. Para usar as palavras do esteta, “aquilo que era uma esséncia que se contrapunha ao
fendmeno aparece, quando nos aprofundamos e superamos a superficie da experiéncia imediata,
como fendmeno ligado a uma outra e diversa esséncia, que s6 podera ser atingida por investigacoes
ainda mais aprofundadas” (LUKACS, 2012, p. 26). Para que o leitor ndo tenha mais dividas sobre
as razoes pelas quais o esclarecimento da particularidade é indispensavel, revelando que tal
necessidade esta posta na concretude atual, repetimos as sintéticas e profundas palavras de Chasin
(1987, p. 50-51):

é através precisamente da l6gica da particularidade que o processo de concrecao
[do mundo] pode ter lugar. Sem esta, o pensamento contrapde abstratamente a
empiria a generalidade, a individualidade isolada (abstrata), a humanidade como
conjunto abstrato, o que torna impossivel a demarcacdo especificadora do objeto



3

real, colhido em sua totalidade. Ou seja, para exemplificar, sem a ldgica da
concrecao ou da particularidade, cancela-se, a semelhanca do que faz todo o
pensamento burgués, como Lukacs muito bem apontou, precisamente o ente por
cuja mediacdo é capturada a individualidade e a humanidade concretas — a classe. E
o truque l6gico que faz desaparecer, ao olhos da teoria burguesa, o proletariado.
Com base em toda uma tradicdo filosofica, os estudos estéticos de Lukacs (1967; 1978a)

constataram, ja nos anos de 1950, que os diversos tipos de reflexos exercem diferentes funcoes na
sociedade, produzindo conhecimentos que atendem a diferentes necessidades sociais. Nos meios
académicos atuais, vemos, no entanto, nomeando honrosas e memoraveis excecoes, de uma maneira
geral, um extremo e oposto retrocesso. Nas discussdes universitarias contemporaneas, o reflexo
cientifico ndo se distingue do reflexo cotidiano e, nem mesmo, do reflexo artistico. Um exemplo
bem-adaptado ao atual cenario de crise de pensamento — lembrado acima por Chasin — foi dado por
José de Souza Martins (2014), quando ilustra que, para determinadas correntes do pensamento
filosofico contemporaneo, a literatura deve ser incorporada a pesquisa sociologica, pois a separacao
da ciéncia e da literatura nas ciéncias da sociedade é uma expressdo de uma sociologia positivista.
Segundo esta perspectiva, conforme observou Branddo, citado aqui por Martins (2014), o proprio
Marx escreveu o capital com uma estrutura poética.

Ressaltamos que ndo nos opomos a interdisciplinariedade entre os diversos complexos no
contexto de ensino e, até mesmo, nas investigacoes cientificas, por exemplo. A propria realidade é,
ao mesmo tempo, unitaria e diversa, porém consideramos que nas interpretagoes semelhantes a que
acabamos de citar, os reflexos desantropomorficos e os reflexos antropomorficos sao empregados
como se cumprissem a mesma fungdo no processo de reproducdo social. Ndo se pode perder de
vista, como certifica Lukacs (2010, p. 112), que “a resolucdo das oposicdes tedricas so é possivel de
um modo pratico, s6 pela energia pratica do homem e, por isso, a sua solu¢do de maneira alguma é
apenas uma tarefa do conhecimento, mas uma efetiva tarefa vital que a filosofia [burguesa] nao
pode resolver, precisamente porque a tomou apenas como tarefa tedrica”. A especificidade dos
diferentes reflexos da realidade, 0 modo peculiar de operar na objetividade de cada campo precisam
ser bem delineadas e diferenciadas.

Quando ha um nivelamento dos complexos sociais (ciéncia, arte, educacdo e cotidiano, entre
outros) e a defesa de que os mesmos podem cumprir fungoes analogas no plano das investigacoes
tedricas e da pratica social, verifica-se um retrocesso no processo de producdo do conhecimento e
nos padrdes de conhecimento do mundo. O reflexo da ciéncia possui sua forma propriamente
especifica de refletir o mundo. Por sua propria natureza, exige que o processo de apreensdo dos
objetos concretos seja desvinculado das determinacOes de valores da consciéncia subjetiva,
viabilizando a compreensdo em si dos objetos, dos fendmenos, das determinagoes, etc.; enquanto na

arte é a subjetividade que cria o préprio ente, a partir de sua dialética com o reflexo imanente da



4

realidade. O desenvolvimento social é unitério. E o florescimento da consciéncia desantropomorfica
que permite, pela pratica do trabalho e da ciéncia, o pressuposto inelimindvel do posterior
surgimento da atividade artistica. Sob este desenvolvimento, em sua forma paulatina, lenta e
contraditoria, que a sociedade gerou a necessidade da precedente separacao dos especificos reflexos
de apreensao do real. Como explica Lukacs (1967; 1978a), o desenvolvimento do complexo
cientifico cumpre uma funcao diferente dos demais complexos. Os reflexos cotidiano ou artistico,
por exemplo, ndo podem dar respostas para o desvelamento das leis e determinagcOes mais
profundas do em-si da realidade. Por esse conjunto de motivos, para que possam ser analisados
efetivamente, torna-se preciso que se respeitem suas distin¢oes e especificidades.

Tomando a realidade de forma unitdria e compreendendo qual é a funcdo da andlise
cientifica, advertimos, juntamente com Lukacs (2012), sobre a impossibilidade de apreendermos os
fendmenos, mesmo que apenas abstratamente, de modo fragmentado ou absolutamente auténomo.
Em relacdo a andlise especifica da categoria da particularidade, objeto especifico da presente
exposicdo, o esteta adverte que uma pesquisa que se pretenda rigorosa jamais podera investigar a
particularidade desvinculando-a da totalidade social, e, principalmente, das categorias da
singularidade e da universalidade, pois as conexdes entre as trés ocorrem na propria pratica e,

consequentemente, no pensamento dos individuos.

2 Singularidade, Particularidade e Universalidade: principios da diferenciacao

Por sobre essa sintética introducdo, tracaremos inicialmente alguns apontamentos sobre as
trés categorias, pois analisadas como complexos isolados chega-se a resultados insuficientes e até
ineficazes. Quando tratadas por nds, em determinados momentos, ‘isoladas’ da totalidade, objetiva-
se apenas uma exposicdo mais compreensiva para o leitor. Quando um homem necessita escolher o
melhor tipo de pedra para fazer uma lanca destinada a caga, mesmo que esse caso pareca simplista,
serve de exemplo para melhor esclarecer nossa questdo, pois, enquanto ser singular, ele estabelece
uma relacdo com o objeto a ser conhecido. Isso é feito a partir dos conhecimentos ja acumulados
por ele no seu contexto particular (producdo de machados, polimento de determinados tipos de
pedras, experiéncias anteriores como a caga, etc.). Se este homem tem éxito na sua escolha e a
fabricacdo e o uso da lanca potencializam a cacga, estabelece-se a possibilidade daquele objeto
singular generalizar-se para toda a comunidade. E muito provével, dependendo das mediacdes
sociais que possam ocorrer, que a generalizacdo chegue a varios grupos de diferentes comunidades.

Lukacs (1978a) constatou que os individuos se utilizavam das categorias da singularidade,
da particularidade e da universalidade no seu cotidiano muito antes do surgimento da intengdao de

elaboracao de reflexdes cientificas ou filosoficas sobre elas, posto que estas categorias sao inerentes



a realidade, sdao pressupostos para compreensao do real. Antes mesmo de surgir a propria
necessidade de compreensdo utilitaria para a vida objetiva, elas sdao necessarias as praticas das
atividades humanas vitais. Para usarmos o mote da Estética lukacsiana — retirado de Marx —, ndo o
sabem, porém o fazem!

Para exemplificar, o filésofo hiingaro diz que na “idade da pedra”, no periodo em que o
homem ja procurava e escolhia pedras para determinadas utilizacGes cotidianas, era preciso um
intento de reflexo do real, pois para transpor um reflexo puramente subjetivo e, assim, garantir que
a selecdo das rochas fosse adequada a cada atividade em que eram aplicadas, era vital (mesmo que
pequeno) determinado nivel de abstracdo e de generalizacdo das experiéncias vindas das atividades
de trabalho. Foi Marx, aprofunda Lukacs (1978b), quem compreendeu o reflexo do real como uma
conquista consciente do mundo externo, o modo como a realidade concreta é refletida de forma
abstrata pela consciéncia humana. Para a doutrina marxiana, a génese da teleologia emergiu
causalmente pelo trabalho, e “todo evento social decorre de posicoes teleologicas individuais”;
assim, o reflexo consciente constitui-se numa singularidade humana substancial para todos os
processos sociais (LUKACS, 1978b, p. 12).

Para o caso da estética, as concepgOes de Lukacs (1967; 1978a) sobre a particularidade sdao
ainda mais esclarecedoras, visto que esse campo, mesmo sendo constituido em articulacao com a
totalidade, tem, no caso especifico da arte, uma forma peculiar de reflexo que é incapaz de ser
assimilado no plano tedrico isolado de suas determinagOes sociais essenciais. Isto é, o reflexo
artistico apenas pode ser captado adequadamente no marco da funcao que ele exerce no processo de
reproducao social. O conhecimento do “Ser-precisamente-assim” das categorias da singularidade,
da particularidade e da universalidade, e o reconhecimento da unidade, diversidade e identidade
destas categorias, como sustenta Lukacs (1967), pode aclarar evidentemente o complexo da estética.
Por meio da analise da particularidade é possivel entender a realidade de modo mais concreto, pois
€ esta categoria que realiza a mediacao dialética entre os ambitos da singularidade e da
universalidade e efetiva as determinacOes objetivas que interferem nos dois extremos. Por esse
conjunto argumentativo, a analise da particularidade é substancial para se desvelar as determinacoes
que perpassam a exteriorizacao do reflexo da arte.

Como as trés categorias se constituem em diferentes tipos de reflexos da realidade, para
apreender adequadamente as principais caracteristicas da particularidade, torna-se necessario
delinear os tragos gerais da singularidade e da universalidade em suas movimentagoes orientadas
pela mediagdo da particularidade. O movimento dialético de organizacdo e purificacdo que a
categoria da particularidade faz entre os extremos é base para que o homem se posicione perante o

mundo que o circunda, visto que, como sublinha Lukacs (1967, p. 200), os “destacados rasgos



6

esenciales de los objetos de la realidad objetiva, de sus relaciones y vinculaciones, sin cuyo
conocimiento el hombre no puede ni orientarse en su mundo circundante, por no hablar ya de
dominarlo y someterlo a sus fines”. Contudo, adverte o autor, ndo é suficiente estabelecer que a
natureza objetiva do mundo imponha a distincdo entre a singularidade, a particularidade e a
universalidade; torna-se necessario entender que a afirmacdo humana dessas categorias é uma
determinacdo dada pela objetividade.

Ao estudar a elaboracdo hegeliana do “ser-reconhecido”, Lukacs (1967) constata que o
filosofo alemao utiliza tal categoria como demonstracdao da seguinte tese: para se conhecer qualquer
objeto é necessario um determinado estagio de desenvolvimento das generalizacoes. Assentado por
sobre a critica ao idealismo de Hegel, Lukacs (1967) percebe que o ato de generalizar se apresenta
como uma determinagdo que € inerente a esséncia dos objetos mundanos, uma vez que a
possibilidade de conhecé-los se apresenta quando seus tracos sao comparados com outros objetos
diversos e, a0 mesmo tempo, comuns. Dessa reflexdo, o esteta magiar conclui que a universalidade
é ineliminavel do processo de conhecimento de um objeto singular. Isto €,

un objeto singular percibido no puede presentarsenos como conocido mas que si no
nos limitamos a comprobar espontineamnente sus rasgos comunes con oOtros
objetos analogos, sino que, ademas, inferimos — aunque, desde luego, no en la
forma de un razonamiento consciente — que esos objetos diversos, pero parecidos,
tienen propiedades comunes que indican su conexion objetiva, c6sica, y que, por
tanto, esos objetos pertenencen todos al mismo grupo (LUKACS, 1967, p. 200-
201).

Serd o ato do trabalho que vai exercer maior influéncia no processo de universalidade, visto

que tal processo exige a apropriacdao da realidade e dos objetos que nela estdo. Quanto mais esta
apropriacdo se aproximar da imanéncia dos objetos, quanto mais ocorrer uma correta captacao da
objetividade, mais se potencializam as possibilidades de desenvolvimento da cultura humana.

A descoberta do fogo no periodo paleolitico e sua utilizagdo no nosso cotidiano
contemporaneo pode ilustrar claramente a evolucdo de uma universalizacdo. Quando vemos uma
chama acesa, na maioria das vezes ndo refletimos que o processo de se produzir fogo foi se
complexificando continuamente; depois de milhares de anos de evolucdo, chega-se ao que se tem
hoje. No inicio, os individuos observaram o surgimento ocasional do fogo, em seguida descobriram
como manté-lo aceso (que tipos de materiais perduravam por mais tempo queimando, etc.); numa
etapa mais desenvolvida, viram que era possivel produzir o fogo, pois com o atrito entre dois
pedacos de madeira — ou de silex — e 0 sopro (vento) poderiam fazer chamas. Para alcancar tais
resultados os individuos tiveram que experimentar diferentes tipos de materiais e efetivar diversas
analogias, comparacoes e tentativas que ocasionaram erros e acertos. Lukacs (1967, p. 201) destaca

que, para uma atividade deste nivel ser exitosa, é necessaria “una expresién mas exacta que recoja



precisa e inequivocamente las determinaciones especificas del objeto de que se trate, pero
abarcando al mismo tiempo las conexiones, relaciones, etc., que son imprescindibles para la
ejecucion del processo de trabajo”. Sem estas reflexdes e analogias que surgem na consciéncia dos
individuos singulares e se generalizam, ndo seria viavel uma elaboragdo conceitual.

Um potente exemplo é o processo de surgimento da linguagem. Este complexo social
desdobrou-se a partir da atividade do trabalho e, em principio, era realizado por meio da imitacdo e
da mimica, com o avango das forgas produtivas a comunicagdo foi complexificando-se e tornando-
se cada vez mais mediada; o que acarreta um gradativo afastamento do contetido da realidade e seu
modo de transmissdo da imediaticidade. Em outras palavras, ha um deslocamento para um patamar
superior de abstracdao, onde sdo criados conceitos para representar os objetos utilizados
cotidianamente. A generalizagdo da linguagem, como argumenta Lukacs (1967), eleva as palavras
ao patamar do conceito, o que cria, por seu turno, conexoes entre elas e suas conceitualidades. Para
que ndo haja mal entendidos, o desenvolvimento de generalizacoes e o surgimento de novas
atividades humanas, como a linguagem, a arte e a educacdao, por exemplo, ndo sao mais do que
consequéncia do desenvolvimento da divisdao social do trabalho, que proporciona a apoderagao do
ambiente do mundo pelo homem, transformado-o em relacdo dialética com a transformacao da
natureza.

Para esse autor, a singularidade ja carrega o requisito da sua generalizacdo, pois a
subjetividade humana, com a intencdo de se orientar adequadamente em seu entorno, obriga-se a
refletir corretamente a natureza, a qualidade e a quantidade das vinculagdes que se formam a partir
do sujeito com o mundo (LUKACS, 1967). Como sintetiza o autor, ndo somente a receptividade,
mas todo o processo de apreensdo dos mesmos objetos sdo produtos da divisdo social do trabalho. E
obvio que a matéria existe em si, independentemente da consciéncia humana, bem como de sua
evolucao social. Porém, é necessario que se processe a atividade dessa evolucao, transformadora da
consciéncia, o que possibilita, por sua vez, que os objetos naturais sejam apreendidos pelo reflexo
cientifico, transformando-se de objetos em-si em objetos para-nos. O processo de universalizacao é,
portanto, determinado porque ocorre em conexdo com as necessidades materiais e espirituais de
cada momento histérico-social. Tal processo, por sua vez, determina que a cada caréncia suprida
pelas novas elaboragOes-respostas, irrompam necessidades mais complexas potencializadoras do
trabalho, assim como dos demais complexos sociais. Por intermédio dessa dialética, nada mecanica,
ha a transformacdo continua das capacidades dos sujeitos. Com efeito, esse continuo e progressivo
intercambio aprimora, também progressivamente, os sentidos humanos.

E nesse processo que sdo produzidos progressos concretos que se tornam cada vez mais

numerosos. Lukacs (1967) demonstra que o ato de generalizar é bem mais antigo que o proprio



8

reconhecimento dado pela posicdo intelectualmente consciente da universalidade, uma vez que
aquele ato é uma propriedade da natureza essencial da coisa, pois quando a consciéncia os percebe
converte-os em objetos do pensamento. Tais processos se tornam conscientes ao aparecerem nos
problemas da particularidade, das relacdes desta com a universalidade e a singularidade. Sdo
exatamente essas diferenciacoes que — partindo do particular se movimenta de um extremo singular
ao outro extremo universal — favorecem a captacdo da especificidade da particularidade. Nao é
oneroso repetir que, inicialmente, no ato da pratica, ou seja, em reflexdes da imediatez sobre a
pratica, j@ ha os elementos dessa distingao. Como é possivel de se perceber, portanto, os atos
singulares e heterogéneos se convertem constantemente em universalidades (LUKACS, 1967).

3 Os Caminhos de Lukacs até a Especificidade da Particularidade: o materialismo histérico-
dialético como filtro
Para chegar a compreensao sobre a categoria do particular, Lukacs (1978a) percorre um

caminho que vai de Kant, passando por Schelling, Hegel, até chegar em Goethe. O esteta htingaro
chega a conclusao que no primeiro filésofo ocorre uma espécie de idealismo subjetivista agnostico,
embora reconheca a importancia de Kant por ter sido o primeiro pensador a colocar, de forma clara,
o problema da particularidade. Quem consegue relativo avango sobre as teses deste filosofo é
Schelling, visto que quebra a rigidez metafisica presente em Kant. Com a quebra dessa rigidez,
aquele filésofo, no que se refere a estética, avanca ao propor uma relacdo dialética entre universal e
particular. Apesar desse avanco, Schelling, motivado por seu ecletismo idealista objetivo, tende ao
irracionalismo.

Vai ser com Hegel, segundo Lukacs (1978a), que a categoria do particular recebe uma
consistente tentativa de solugdo. O fil6sofo alemdo é o primeiro a expor no centro de sua légica a
questdo das relacoes entre singularidade, particularidade e universalidade. Este autor entende que,
de acordo com a analise hegeliana, a particularidade esta intimamente vinculada com o ato de
determinar. J& o processo pleno de universalizacio é uma determinacdao; o processo de
universalizacdo, por sua vez, é determinado e, na medida em que se torna consciente para 0s
individuos, converte-se em pensamentos. Essa processualidade determinante-determinada, no
entanto, ndo acarreta uma diminuicdo da autonomia relativa da particularidade ou uma anulacao da
substantividade como categoria. Para melhor esclarecer esta questao, Lukacs (1967, p. 202) se apoia
em Hegel para esclarecer o seguinte:

en la medida en que [lo general] tiene en si la determinaci6n, ésta no es solo la
primera negacion, sino, ademas, la reflexion de la misma en si misma. Con aquella
primera negacion tomada por si misma, lo general es particular...; pero en esa
determinacion sigue siendo esencialmente general...[...] lo general tiene, segiin
esto, una particularidad que tiene a su vez su disoluciéon en una generalidad
superior. Y no pierde su carécter de generalidad por el hecho de ser solo
relativamente general.



9

Desta afirmativa, Lukacs (1967) destaca duas questdes fundamentais: a primeira se refere a
negacao que se reflete em si no ato da determinacdo, ja a segunda € a fronteira de transicdo com sua
gama de gradacdo ou relativizacdo que a determinacao impoe a universalidade. O avanco de Hegel,
como atesta Lukacs (1967), esta exatamente no fato de ele perceber a necessaria conexdo entre a
determinagdo (como negacao) e sua conexao com a determinacao categorial da particularidade. Para
justificar o surgimento, no processo histdrico de complexificacdao social, cujas determinadas
circunstancias demandam que a particularidade se torne tdo ampla a ponto de se converter numa
generalidade; ou ao contrario, que o geral se altere e se transforme em particularidade, Lukacs
(1967) observa que podem ocorrer casos em que a universalidade absorva as particularidades, as
aniquile ou mesmo apareca em interacao com novas particularidades. Ha, ainda, o caso em que uma
particularidade pode se desenvolver até se constituir em uma universalidade. Do mesmo modo, é
possivel que esta se desenvolva e se constitua naquela (LUKACS, 1967). Dessa tematizacdo com a
filosofia de Hegel, o esteta de Budapeste sintetiza que a particularidade ndo é mais que a
universalidade determinada.

Em nossas relacdes cotidianas com a realidade esbarramos continuamente com as
determinagOes mais singulares, por isso temos a impressao de nos defrontarmos de modo mais
frequente e direto com a singularidade. As certezas sensiveis que o mundo exterior nos revela
cotidianamente é imediatamente, e sempre, algo singular, ou uma conexdo unica de singularidades:
é sempre um aqui e agora singular (LUKACS, 1967). Quando Hegel analisou a dialética da certeza
sensivel explicitou que as certezas imediatas dos individuos se diluem por elas mesmas, o que exige
questionamentos sobre as proprias reflexdes. Esse é o contexto em que os individuos se perguntam:
que coisa é esta? O que eu estou pensando? Porém, torna-se impossivel contestar tal exigéncia.
Hegel, segundo Lukacs (1967), alca importantes problemas l6gicos em que a singularidade exerce
uma fungdo fundamental. Segundo o pensador magiar, Hegel defende que ha “[...] una indecibilidad
de lo singular, manifiesta ya en el hecho de su inaccesibilidad para el lenguage” (LUKACS, 1967,
p. 204). No entanto, essa correta analise perde forca pelo fato de que o fil6sofo alemdo, em seu
racionalismo idealista, estigmatize como o ndo-verdadeiro, o irracional, o meramente pensado dos
fatos que em sua acertada descricdo chamava de inexpressiveis (LUKACS, 1967).

Desse dialogo, Lukacs (1967) compreende, todavia, que a problematica posta por Hegel
tem, também, um efeito positivo, pois apesar de se ancorar no idealismo objetivo, tem fundamentos
no real. O que aparecia ao individuo como um fato incompreensivel torna-se para o pensamento um
objeto de permanente aproximacdao. O materialismo histérico-dialético estabelece um
esclarecimento ainda mais preciso, uma vez que a singularidade, a particularidade e a

universalidade sao encaradas como reflexos da naturaleza objetiva de toda sociedade. Neste



10

discernimento, “la indecibilidad de lo singular en su inmediatez” ndo representa uma falsa
consciéncia ou um “signo de una existencia falsa e irracional”, como esta posto em Hegel
(LUKACS, 1967, p. 204).

Na compreensdo marxiana, que superou a logica hegeliana, o que se apresenta como
inefavel na singularidade é entendido por Lukacs (1967) como um itinerario a ser desvelado na
busca dos caminhos e das mediagcOes que transportam a singularidade para a particularidade ou para
a universalidade. E justamente pelo fato de existir como objetividade, como “esenciales de lo
individual [...] la inefabilidad de éste no es metafisicamente absoluta, sino que se supera de modo
determinado con la superacion de la inmediatez”. Isto é, a ultrapassagem da imediatez da
individualidade, ou da singularidade, supera a mera aparéncia da realidade, deslocando o reflexo da
consciéncia sensivel para uma compreensdao mais profunda e superior do mundo, com uma nova
aparéncia imediata mais elevada, porém uma superagdo que carrega em Si, como movimento
dominante, o momento da preservacdao. Para Lukacs (1967, p. 205), Hegel suprimiu
idealisticamente

el ser del individuo, y que Feuerbach se ha quedado sensualisticamente en la
inmediatez y la mudez de ese ser. La tesis de la ineliminabilidad de la
individualidad sensible inmediata, formulada por Feuerbach con criterios
sensualistas, no puede resolverse adecuadamente sino desde un punto de vista
estético.

Para o filésofo hingaro era imprescindivel superar Hegel e Feuerbach, uma vez que “la

dialéctica materialista reconoce evidentemente un problema muy real también en la inmediatez sin
superar de lo individual”, pois, sem sombra de ddvidas, os pressupostos marxistas tomam as
determinagOes que projetam os individuos como necessidades objetivas instauradas na realidade
(LUKACS, 1967, p. 205). Nesse sentido, as legalidades genéricas e particulares que determinam o
ser-precisamente-assim sao exigéncias para a humanizacao e suas relacdes sociais, e podem ser
abstraidas quando a imediatez é transcendida. “So6lo la inevitable abstraccion propria de toda
relacién inmediata del sujeto con la realidad oculta por de pronto esa situacién, la elimina de este
nivel” (LUKACS, 1967, p. 205).

Desse debate, 0 esteta hlingaro consegue sintetizar que para se realizar um conhecimento
mais profundo da realidade em que o singular se transforme em objeto do conhecimento, passivel
de um processo de aproximacao incessante, sendo preciso superar a aparéncia cotidiana. De acordo
com Lukéacs (1967, p. 205), “ahi se manifiesta por su aspecto formal-estructural el parentesco y la
copertenencia logicas de los dos extremos, la singularidad y la generalidade”.

Depois de realizar esse sintético percurso da categoria do particular, Lukacs (1978a)
submete seu objeto ao método materialista dialético. [luminado com a teoria certificada por Marx e

Engels e exemplificada aqui por Lénin, o esteta utiliza o método como filtro para clarear a categoria



11

do particular. Partindo, portanto, de abstracoes universais para elaborar determinadas relagoes,
retorna dessas abstracOes de carater simples a totalidade concreta, real. Apenas depois desse
movimento é que se pode conhecer a realidade autenticamente concreta (MARX, 2008). Como o
concreto é a soma de multiplas determinacdes, a unidade do multiplo, ele aparece no pensamento
em forma de sintese como um resultado, nunca como um ponto de partida. Lukacs (1978a)
arremata, ainda com Marx, que Hegel cai na armadilha do pensamento acreditando conceber a
realidade como automovimento do pensamento que, em si mesmo, é apenas e tdo somente 0 modo
como o préprio pensamento apreende o concreto, reproduzindo-o como se fosse realmente algo
concreto. Com efeito, de modo algum é o préprio concreto, apenas a imagem dele no pensamento.
Com essa critica, o filosofo hiingaro acredita ter a possibilidade de avancar sobre a importancia do
particular para estética.

Ao contrario de Hegel que trata as categorias como formas l6gicas primarias que, de algum
modo, se “aplicam” a realidade, o materialismo dialético pde-nas de pé. Sendo assim, Lukacs
(1978a, p. 75), embasado em Marx, inverte o idealismo objetivo de Hegel passando a considerar as
categorias como “reflexos de situacOes objetivas na natureza e na sociedade, que devem ser
confirmadas na praxis humana a fim de se tornarem — através de um posterior processo de
abstracdo, que todavia jamais deve perder o contato com a realidade e com a praxis objetiva —
categorias logicas”.

Mas ndo € so6 isso!

A critica de Marx a Hegel demonstra os limites do idealismo objetivo deste tiltimo,
convertendo o que é falso nas indicaces do que é justo do ponto de vista politico e social. Disso
decorre, consequentemente, “um esclarecimento 16gico e metodolégico das categorias” (LUKACS,
1978a). Evidentemente, ndo é um acaso, conclui Lukacs, que a critica de Marx a Hegel se concentre
sobre o problema do universal.

Néo s6 porque se trata de uma categoria do pensamento cientifico (e o marxismo,
que funda um novo tipo de ciéncia qualitativa superior, deve necessariamente
determinar com exatiddo os conceitos centrais da ciéncia e eliminar qualquer
possibilidade de ser confundido com a pseudociéncia do idealismo e da metafisica),
como também porque a definicdo errdnea da categoria da universalidade tem uma
funcdo importantissima na apologia do capitalismo (LUKACS, 1978a, p. 84).
Como forma de lapidar a relacdao entre universal, particular e singular, Lukacs (1978a, p.

102) recorre a Max e a Engels, visto entender que na deducao dialética da forma do valor naquele
quanto a interpretagdo da teoria hegeliana do juizo em Engels ha uma aspiracdo que leva do singular
ao universal com a mediacdo do particular. Contudo, se essas consideracdes forem tomadas de
forma unilateral, de modo formal, sem considerar devidamente o movimento dialético que leva da

realidade para uma consciéncia aproximativamente adequada, o resultado sera falseado. Nao é



12

demais ressaltar que no materialismo auténtico todos os conceitos formados no pensamento, todos
0s processos mentais tém seus pontos de partida fincados na realidade objetiva (natureza e
sociedade) independente da consciéncia; nao obstante, também, consequentemente, pela substancia
l6gica. Portanto, a universalidade ndo pode ser jamais uma criacdo auténoma do pensamento.

No livro Dialética da natureza, escrito por Engels, ha uma boa ilustracao da importancia do
particular no debate cientifico. Leiamos o importante trecho desse livro, reproduzido pelo esteta que
considera estar presente em Engels, de forma clara, as consequéncias ldgicas de tais consideracoes
sobre a histéria da ciéncia.

Podemos conceber o primeiro juizo como juizo singular: registra-se o fato singular
(o fato de que o atrito gera calor). O segundo juizo como particular: uma particular
forma de movimento, a mecanica, mostrou a propriedade de transformar-se, em
particulares circunstancias (por atrito), em uma outra particular forma de
movimento, o calor. O terceiro juizo é o universal: toda forma de movimento
revela-se apta, alids obrigada, a se transformar em qualquer outra forma de
movimento (ENGELS apud LUKACS, 1978a, p. 102).

Para Lukacs, Engels enxerga com finura a linha fundamental do movimento do pensamento

dialético na relacdo universal, particular e singular; a forma da universalidade é a sintese dos muitos
finitos no infinito, uma vez que aquele fil6sofo se limita a um exemplo retirado deste pensador. Para
Engels, todo conhecimento efetivo, completo, consiste que o sujeito com seu pensamento eleva “o
singular da singularidade a particularidade e desta a universalidade”. Quer dizer: ha o reencontro, o
estabelecimento do infinito no finito, o eterno no caduco (ENGELS apud LUKACS, 1978a, p. 102).
Disso se conclui que ndo se pode divinizar o pensamento universal, isto €, o conhecimento é e sera
sempre uma aproximacao. Para o materialismo dialético, mesmo que isso tenha ocorrido com
pensadores importantes para o marxismo, como Aristoteles e Hegel, ndo se pode jamais fixar um
coroamento definitivo do conhecimento. Cada etapa exprime sempre uma aproximagao, mesmo que
ela seja o mais alto grau de generalizacao obtido até tal nivel da evolucao.

Com esse debate, Lukacs (1978a, p. 104) se sente em condi¢des de melhor sintetizar como a
auténtica dialética materialista, ao contrario do idealismo e do materialismo mecanicista, apresenta-
se em condi¢cOes de, na medida em que opera e desenvolve a “aproximacdo a realidade objetiva
conjuntamente ao caracter processual do pensamento como meio para esta aproximacdo, pode
compreender a universalidade em uma continua tensdo com a singularidade, em uma continua
conversao em particularidade e vice-versa”. Destarte, como entende o fil6sofo, “a concreticidade do
conceito universal é purificada de qualquer mistificacdo, é concebida como o veiculo mais
importante para conhecer e dominar a realidade objetiva” (LUKACS, 1978a, p. 104). Como diria

Engels, relembra o esteta htiingaro: abstrato e concreto!



13

As bases plantadas pelos classicos do marxismo garantem a Lukdacs enfrentar a continua
tensdo existente entre universalidade e singularidade. Essa base permite ao filosofo perceber a
mediacdo que a particularidade exerce em tal tensdo. Se se considerar, rigorosamente, as analises
postas por esses classicos, chega-se a compreensdo de que é possivel a unicidade como
singularidade de uma tal situacdo ser elevada a clareza tedrica. Disso se desprende que as leis
universais se especificam no particular, uma vez que esta situacdo caracteristica, jamais repetivel
por principio, “pode ser compreendida na relacdo total reciproca de leis conhecidas, universais e
particulares” (LUKACS, 1978a, p. 105).

4 A Particularidade como Categoria Central na Estética: Goethe como elo nodal de
compreensao
Com o método posto sobre os pés do materialismo historico-dialético, Lukacs, assim, pode

iniciar o debate com Goethe, autor cuja sintese sobre a relacao que se estabelece entre o particular, o
universal e o singular é especialmente apreciavel para a esfera estética. Com a adverténcia sobre o
atraso da teoria estética em relagdo a praxis artistica, isto é, “a compreensao tedrica do que foi até
entdo realizado na arte é primitiva, esquematica ou mesmo erronea” (LUKACS, 1978a, p. 123), o
filosofo passa em revista alguns nomes do Iluminismo, a exemplo de Diderot, Hurd, Lessing, entre
outros que puseram a problematica da relacdao universal, particular e singular em tela. Com essa
revisdo, o hingaro conclui que nenhum deles pode encontrar uma solucao, visto que a teoria de suas
épocas estava distante de entender a dialética especifica dessa tematizacdo. De modo geral, aponta o
esteta, nesse grupo de fil6sofos o conceito de universalidade recebe uma oscilante pluralidade de
significados, que acaba por ser dificilmente perceptivel; ja o particular é usado quase como
sindnimo do singular.

Vai ser Goethe o primeiro pensador a por esse problema sob adequada iluminagdo; para o
esteta huingaro, o poeta alemao foi melhor como artista do que como filésofo. Partindo de suas
intuicOes artisticas, contradizentes com o mundo das formas que ganhava fixacao tedrica, “Goethe
deu um decisivo passo a frente, atingindo uma clara visao do problema, ainda que certamente sem
chegar a uma completa sistematizacio estética” (LUKACS, 1978a, p. 138). Apesar de alguns
limites, muitos motivos sdao apresentados por Lukacs para justificar a importancia do poeta alemao
acerca da investigacao que aqui se trata. Justifica o fildsofo magiar que ao mesmo tempo em que
Goethe foi contemporaneo da filosofia classica alema (Schiller e Hegel, por exemplo) foi amigo de
Schelling, com quem fez uma leitura cuidadosa da Critica do juizo de Kant. Esses fatores,
certamente, assegura Lukacs, tiveram relevancia na formacdo de um pensamento dialético no autor

de Fausto.



14

O contato de Goethe com a filosofia classica faz com que sua dialética amadurecesse em
vista de como aparecera em sua juventude. Isso ndo quer dizer que a dialética do poeta esteja
completa: jamais Goethe alcangou uma completa clareza metodologica sobre o método dialético.
Lukacs adverte que assim como no modelo seguido pela filosofia classica alema, o autor de Fausto
segue em seu método uma orientacao de compreender filosoficamente o desenvolvimento com os
ideais que penetram na sociedade a partir das grandes descobertas cientificas do fim do século
XVIIL. Para o filésofo hingaro, em Goethe, tal tendéncia se apresenta muito remotamente.
Certamente, comenta Lukacs (1978a), como um empirismo voltado apenas para a praxis, que
continha em si, naturalmente, muitos elementos de um materialismo instintivo, de uma dialética
espontanea. Apesar desses obstaculos perante a dialética, vai ser, segundo Lukacs (1978a),
exatamente seu materialismo espontaneo que o distingui dos filésofos que lhe sdo contemporaneos.
Desde o marcante coléquio com Schiller, em que Goethe debate o fendmeno originario, tal
materialismo manifesta-se neste poeta de forma recorrente em oposicao aos idealistas de seu tempo.

Para o fil6sofo magiar, sobre o problema aqui tratado, a concepgao goethiana da natureza é
muito importante, pois ha nesse entendimento uma intima proximidade com os problemas da
estética. A forma como Goethe se aproximou da natureza, como um observador genial e como um
apaixonado pesquisador sobres as verdadeiras conexdes naturais, lhe diferencia do modo como, por
exemplo, Schelling e Novalis concebiam o mesmo problema. Para Lukacs (1978a, p. 144), o autor
de Fausto “tem um sentimento profundo de que se esta em relacio com uma sé e mesma natureza,
quer se faca arte ou ciéncia: ambos os casos, busca-se captar a verdade da natureza, a verdadeira
esséncia dos seus fendmenos, expressando-se adequadamente o que assim se obtém”. Com efeito,
para Goethe, o homem inteiro se engaja do mesmo modo a vida cotidiana, a ciéncia e a arte. Esse
intrincamento se processa com todas as capacidades humano-espirituais do ser social em seu
conjunto, o que possibilita a tal homem inteiro a capacidade de receber e reproduzir a realidade
socialmente objetiva.

A tendéncia antropologista de Goethe é vista por Lukacs como um obstaculo retrégrado,
visto que para o desenvolvimento da filosofia da natureza, a partir do renascimento, hd uma
continua luta entre as tendéncias antropologizantes e desantropologizantes. “Uma justificacdo
aparente, historicamente relativa, é a de que o antropologismo, em determinados casos, representou
o principio da dialética com relacdo a metafisica, como ocorre em Goethe na sua luta contra o
método puramente classificatorio de Lineu e Cuvier” (LUKACS, 1978a, p. 143). Nao obstante, essa
tendéncia cientificamente retr6grada, o poeta acredita que a ciéncia em seu conjunto se afasta da
vida; retornando a esta depois de percorrer um longo caminho. Para Goethe, na interpretacao

lukacsiana, a ciéncia eleva as experiéncias externas e internas da vida a universalidade. Assim, o



15

belo para o poeta seria “uma manifestacdo de leis secretas da natureza, que permaneceriam para nos
eternamente ocultas se ndo aparecessem” (GOETHE apud LUKACS, 1978a, p. 145).

Para o fil6sofo de Budapeste, a definicdo de fendmeno originario, presente na teoria das
cores de Goethe, da uma clara indicacdo da importancia de como o poeta relaciona esse fenémeno
ao campo da particularidade. Se o fisico, escreve Goethe, “pode chegar ao conhecimento do que n6s
chamamos um fenémeno origindrio, ele esta salvo e, com ele, também o fil6sofo” (GOETHE apud
LUKACS, 1978a, p. 146, italicos do original). Por essa definicio, bem como pelo comentario de
Hegel sobre tal debate, Lukacs infere que se torna evidente que a categoria filoséfica fenémeno
origindrio cai precisamente no dominio da particularidade. Segundo o filésofo hingaro, tanto o
fenébmeno origindrio quanto o particular assumem posicoes intermedidarias entre o universal e o
singular, isto é, um elo, uma fungdo mediadora entre os dois extremos. Ademais, segura Lukacs
(1978a), a concepgado goethiana da pesquisa cientifica pretende fazer a universalidade desembocar
no particular determinado. Portanto, mesmo que seja problematico o método antropologizante de
Goethe para as ciéncias da natureza, torna-se fecundo para a poesia. Por isso, esclarece Lukacs
(1978a, p. 149), foi necessario excursionar sumariamente pela filosofia dedicada as ciéncias
naturais até se chegar a estética de Goethe, “a fim de que se tornasse imediatamente evidente
porque, e de que modo, ele é o primeiro que vé na particularidade a categoria estrutural da esfera
estética”.

Para demonstrar como a relacdo entre o universal, o particular e o singular aparece pela
primeira vez com toda sua clareza na filosofia através das pesquisas goethianas, o filésofo htingaro
se utiliza de algumas passagens da obra do poeta. Inicialmente, lanca mao da polémica travada entre
Goethe e Schiller. Escreve Goethe:

existe uma grande diferenca no fato do poeta buscar o particular para o universal
ou ver no particular o universal. No primeiro caso nasce alegoria, onde o particular
s6 tem valor enquanto exemplo do universal; no segundo, estd propriamente a
natureza da poesia, isto é, no expressar um particular sem pensar no universal ou
sem se referir a ele. Quem concebe este particular de um modo vivo expresso ao
mesmo tempo, ou logo em seguida, mesmo sem o perceber, também o universal
(GOETHE apud LUKACS, 1978a, p. 150).

Em seguida, procurando extrair elementos para a distin¢do entre alegoria e simbolo, Lukacs,

mais uma vez, utilizando-se das palavras do poeta, transcreve o seguinte trecho: “surgir e morrer,
criar e anular, nascimento e morte, alegria e dor, tudo se mistura no mesmo sentido e na mesma
medida; por isso, mesmo o0 acontecimento mais particular se apresenta sempre como uma imagem e
um simbolo do mais universal”. Somente sobre essa base, o filésofo entende que o poeta pode
expressar com claridade a relacdao do particular com o universal. “O universal e o particular

coincidem; o particular é o universal que aparece em condicdes diversas. O particular é eternamente



16

submetido ao universal; o universal deve eternamente adaptar-se ao particular” (GOETHE apud
LUKACS, 1978a, p. 150-151). Sobre essa tematizacéo, o filésofo htingaro pode concluir ser a nova
concepcao dada por Goethe um marco. Ha nos postulados goethianos um lugar central para a
particularidade no sistema categorial da estética, visto que esse lugar vincula-se intimamente a
teoria da prioridade dialética do contetido com relagdo a forma, tanto objetiva quanto
subjetivamente.

Para Goethe, segundo as pesquisas de Lukacs, o poeta verdadeiro é aquele que encontra a
certa medida da objetividade de expressar o contetido que determina dialeticamente uma forma:

0 poeta, como artista figurativo, deve se preocupar sobretudo em saber se o assunto
de que vai tratar permite-lhe desenvolver uma obra multiforme, completa,
suficiente. Se se negligencia isto, todo o outro esforco é completamente intitil: o
metro e a rima, o peneiramento e a cinzelada sdo completamente indteis; e, mesmo
se uma execucdo magistral pode fascinar por alguns momentos o publico
inteligente, ele sentird imediatamente a falta de espirito que se manifesta em tudo o
que é falso (GOETHE apud LUKACS, 1978a, p. 151).

Lukacs enxerga que, no Goethe maduro, a categoria da particularidade encontra seu uso de

um modo bastante preciso e, consequentemente, aparecendo em sua justa posicdo dialeticamente
contraditoria entre o singular e o universal. Em carta a Zelter, Goethe reclama de alguns poetas que
acreditam realizar arte ao deixarem que seus talentos pessoais sejam dirigidos pelos humores dos
arbitrios do individuos. Para Lukacs (1978a), é desse entendimento que o autor de Fausto
desenvolve sua maturacdo sobre a importancia da particularidade na arte. Aqui, Goethe se poe em
condicOes de afirmar que a suprema operacdo da natureza, bem como da arte, consiste em dar
forma. Nesta forma, com efeito, a operacdo suprema sempre foi e continuara a ser a especificacao,
tipificando-a, ou seja, a operacdo pela qual tudo se torna particular; em uma palavra: significativo.
O esteta hingaro expde que Goethe sabe reconhecer como é dificil compreender e respeitar o
particular como especifico da arte, visto que enquanto nos limitamos ao universal, todos podem nos
imitar, a0 passo que ninguém consegue imitar o que nos € particular. Mas por que isso ocorre?
Usando as palavras do poeta, o filésofo hiingaro responde: porque os outros ndao podem jamais viver
0 nosso particular. “Tampouco deve-se temer que o particular ndao encontre eco nos demais. Todo
carater, por mais especifico que seja, todo objeto de representacao possivel, da pedra ao homem,
contém a universalidade; e isto porque tudo se repete, nada havendo no mundo que s6 tenha
existido uma vez” (GOETHE apud LUKACS, 1978a, p. 155).

No caso do processo criativo do génio — problema tdo debatido hoje em dia —, Goethe,
segundo Lukacs, entende que o génio se opde a equidade. Nele ha uma forca iniqua que transgride o
que esta posto, “uma espécie de iniquidade, primeiro no universal, depois da experiéncia no

particular” (GOETHE apud LUKACS, 1978a, p. 156). Apés todo o debate empreendido sobre como



17

Goethe entende a particularidade, sustenta Lukacs (1978a): ainda resta esclarecer o que o poeta
compreende por estilo. Essa categoria, na obra goethiana, é precisamente o particular no sentido
utilizado pelo fil6sofo hingaro. Naturalmente, apesar dos limites da dialética goethiana, salvo por
sua perspicdcia artistica e por seu materialismo espontaneo, a estética marxista, mesmo que somente
ao que se refere a problemadtica da particularidade é laudatéria a Goethe e deve sua continuacao
direta as iniciativas do poeta alemao.

Com esses apontamentos em tela, acompanhemos o filésofo hingaro em mais algumas
reflexdes que o ajudaram a encontrar o devido lugar que a particular ocupa como categoria
mediadora entre a universalidade e a singularidade.

5 Uma Tentativa de Sintese: a particularidade como um elo de mediacao
Nao é por acaso que Lukacs (1967) da énfase, primeiramente, ao processo de generalizacao

e ndo ao geral em si, esaa exposicdo justifica-se objetivamente, tendo em vista que o pensamento
almeja refletir a objetividade de forma correta e por isso ndo pode estagnar em nenhuma
generalizacao ja alcancada. O conhecimento do mundo €é progressivo, é sempre um movimento
continuo de aproximacdo a uma realidade, cada vez mais complexa e profunda, e cada
generalizacdo apropriada gera, assim, um novo movimento. Conforme escreve o autor: “o bien se
concreta esa generalidad de un modo mas determinado, o bien — momento esencial en este punto —
la supera una generalidad de orden superior; el punto final del generalizar se desplaza siempre hacia
delante” (LUKACS, 1967, p. 206). O pensador magiar comprova, entretanto, que o caminho
percorrido pelo pensamento em direcao as generalidades chega, cada vez mais, num “limite, numa
culminacdo”. Faz parte da esséncia do pensamento que a universalidade estabeleca sempre um
extremo, que indica um ponto final. No entanto, a generalizacdo é sempre transitoria e deve ser
superada constantemente, pois ela sempre ira se relativizar até tornar suas determinacdes mais
estreitas, transformando-se constantemente em uma particularidade. A particularidade especifica,
assim, a universalidade e transforma sua abstracdo imediata em uma totalidade concreta de
determinacdes (LUKACS, 1967).

Na singularidade também ocorre um processo de aproximacdo permanente, a consciéncia
reflete constantemente suas determinagdes, revelando o seu ser-precisamente-assim. Esta categoria
da existéncia objetiva aos individuos através de sua totalidade dinamica, porém, no reflexo
imediato, na representacao da “consciéncia sensivel”, suas determinacdes tornam-se imperceptiveis.
Nao obstante, a evolucdo do pensamento converte “su mudez inmediata linguistica e intelectual en
una determinacion como singularidade” tornando-a cognoscivel, “cada vez mas clara y elocuente,
mas concreta, aunque sin duda en la conexién de la totalidad activa de las leyes generales y

particulares” (LUKACS, 1967, p. 206). O avanco das generalizacdes ocorreu, em “grande medida”,



18

por causa do progresso nas pesquisas sobre a particularidade e a singularidade. Como escreve o
autor:

del mismo modo que el desplaziamento de la frontera de generalizacion hacia
delante depende en gran medida de la investigacion del conocimiento de la
singularidad es a su vez una funcién de generalizaciones afortunadas, muy
abarcantes, de amplia aplicabilidad, etc. De este modo, el logro de un punto final
muy adelantado presupone en los dos extremos su intima colaboracion, su
ramificada mediacién por la particularidad (LUKACS,1967, p. 206).

O autor demonstra que as investigacOes sobre a particularidade, bem como sobre a

universalidade, sdao fundamentais, inclusive para a aproximacdo e o conhecimento do individuo
singular. Para desenvolver essa tematizacao, ele exemplifica como as transformacgdes gerais, que
ocorreram na medicina, influenciam no conhecimento e no diagnostico da singularidade do sujeito:

no hay duda alguna de que el objeto del diagndstico es el hombre individual, y en
el Aqui y el Ahora de su estado de salud en el momento dado, como el Esto
correspondinte al punto de vista médico. Todos los conocimientos generales y
particulares acerca de la naturaleza fisiolégica del hombre, de los tipos de decurso
patolégico, etc., son meros medios para captar con precision a ese individuo en su
instantaneo ser-asi. Pero las experiencias de los ultimos decenios muestran que,
cuanto mas precisos son los métodos de mediacién (aplicaciones de lo general al
caso singular) que puede movilizar la medicina, tanto mas puntual y exacto puede
resultar el diagnostico (LUKACS, 1967, p. 207).

Fica claro que, para o autor, o caminho do pensamento e do conhecimento é uma

ininterrupta oscilacdo para cima e para baixo, ou seja, da singularidade a universalidade e desta para
aquela. Como visto, o singular tem suas determinagOes na particularidade e na universalidade, isto
é, sua formacdo se constitui através de legalidades préprias que surgem da conexdo entre estas
categorias e do processo de engendramento das relacoes de reprodugdo social.

Segundo entende o esteta hingaro, Marx demonstrou que o ponto de partida deve ser sempre
o objeto concreto que, necessariamente, precisa ser soerguido aos conceitos gerais, o “[...] punto de
partida es lo real y concreto. Pero lo real y concreto se manifiesta en su inmediatez como
abstraccién vacia si sus elementos no se generalizan y llevan a concepto general” (LUKACS, 1967,
p. 208).

Tiene que empezar el viaje de regresso, hasta llegar finalmente de nuevo a la
poblacién [que es en este caso lo real y concreto], pero esta vez no como a la
representacién caética de un todo, sino como a una rica totalidad de muchas
determinaciones y relaciones.

Segundo Lukacs (1967), em seu contexto — e talvez hoje de modo ainda mais aprofundado —

a ciéncia sO6 conseguia percorrer este caminho de forma inconsciente, sem capacidade de
compreender o método ontolégico. De tal maneira, ndo era possivel entender as conexodes dialéticas
entre a singularidade ou a universalidade, e “la reflexion acerca de las conexiones dadas suela

arrancar ante todo de los dos extremos, se conforme en la mayoria de los casos con el analisis de los



19

mismos o el de sus relaciones y deje sin estudiar el caracter real mediado de los dos” (LUKACS,
1967, p. 208).

Esse autor aponta que Lenin também recorreu a Hegel e a Aristételes para entender que as
conexoOes entre a singularidade e a generalidade ja se encontravam na génese do processo de
conhecimento da realidade como substancia do movimento dialético e, justamente por isso, mesmo
no processo mais primitivo da escolha de uma pedra, j@ comportavam elementos de um
desenvolvimento superior e mais complexo. Lenin parte da seguinte sentenca: “lo singular es lo
general” e avalia que “los contrapuestos (lo singular se contrapone a lo general) son indénticos: lo
singular no existe mas que en la conexion que lleva a lo general. Lo general no existe mas que en lo
singular, por lo singular” (LUKACS, 1967, p. 208).

Entendemos, desse modo, na esteira do esteta hingaro, que a particularidade é uma
mediacdo necessaria e ineliminavel entre a singularidade e a universalidade; contudo, ndao pode
jamais ser reduzida a uma categoria que tem como unica funcdo conectar a singularidade a
universalidade. Na relacdao com a singularidade, a particularidade atua como uma mediacao que
torna possivel a captacdo das determinacoes que ja estavam presentes nos individuos ou nos objetos
em si, ou seja, ela revela as determinagdes que nao tinham condi¢bes de se manifestar “en la
relacion inmediata entre objeto de conocimiento y conocimiento mismo de la subjetividade”
(LUKACS, 1967, p. 209). A sua funcido basilar realiza-se, portanto, no ato de formar as
determinagOes, operando de maneira que

[...] se enlaza con la naturaleza especifica de la singularidad, hace que se
manifiesten con claridad cada vez mayor sus relaciones con grupos de objetos
emparentados y lejanos, desarrolla las cualidades fugazmente presentes en la
instantanea inmediatez, hasta hacer de ellas determinaciones firmes y duraderas,
despliega en su aparente copresencia anarquica una jerarquia de la persistencia y la
fugacidad, de lo esencial y lo aparente, etc., y realiza todo eso sin destruir la
estructura de lo singular o individual como tal; al generalizarse y superarse en la
particularidad, el pensamiento se acerca a su verdadera esencia como singularidad
mejor de lo que habria sido posible para la existencia sin superar de lo singular en
la certeza sensible (LUKACS, 1967, p. 209-210).

A particularidade permite que as categorias desprendam-se do “mundo objetivo” e sejam

apreendidas pelo conhecimento, de tal maneira que a percepcao do mundo terreno passa por uma
permanente ampliacio (LUKACS, 1967). Lukics é o primeiro a desvelar que a forma de
desenvolvimento deste reflexo adia crescentemente os pontos extremos da singularidade e da
universalidade, uma vez que o enriquecimento em determina¢des maduras, que precisam ser fieis a
verdade, é, em principio, uma ampliacdo do ambito de eficacia. A singularidade, portanto, contera
sempre a universalidade, e esta apresentara elementos incessantes daquela. Isto é, no ambito
genérico, a particularidade tem como fun¢do mediar a conexdo dialética entre a singularidade e a

universalidade; sua peculiaridade estd precisamente em operar como um fio condutor, um elo



20

purificador que faz uma constante mutacdo, ora em universalidade e ora em singularidade. Em
decorréncia desse aspecto é que a particularidade se tornou sinonimo da determinacdo na légica de
Hegel (LUKACS, 1967).

Podemos, entdo, afirmar que a caracteristica peculiar da particularidade consiste tanto na sua
atuacdo como mediacdo necessaria entre a singularidade e a universalidade, como na relacao
dialética de mutacdo reciproca que ela possui com os dois extremos. Destarte, a particularidade, ao
mesmo tempo em que se movimenta para os dois lados, conserva-se como um eixo central que
possui a incumbéncia de realizar as mediacGes entre os dois polos categoriais, cujos limites das duas
direcdes sdo sempre imprecisos e, as vezes, se fazem imperceptiveis (LUKACS, 1967).

Consequentemente, somente com a investigacdo das conexdes entre as trés categorias
podera revelar a estrutura real de cada uma delas, posto que ¢ a relacdo dialética sucedida entre elas
que evidencia, de modo mais aproximado, as suas determinagdes no real. Em vista disso, como
aponta Lukacs (1967), para o pensamento cotidiano, as caracteristicas da particularidade
apresentam-se de modo menos visivel que as da singularidade e da universalidade, portanto, para
compreender a especificidade desta categoria, sendo necessario implementar uma analise dialética
pois os seus tracos sdo imprecisos. Disso se desprende que a cultura humana se reproduz em
conexdo com a singularidade, com a particularidade e com a universalidade, as quais se relacionam
e se modificam constantemente. Nao obstante, independentemente de que ponto elas se efetivem, da
singularidade a universalidade ou o inverso, ndo podemos perder de vista que isso ocorre de modo
dialético e com interferéncias reciprocas.

6 Consideracoes Finais
Lukacs ressalta que o materialismo histérico-dialético compreende as categorias como

formas concretas de existéncia, em que suas formas de manifestacdes psicolégicas tratam-se de
reflexos imediatos do ser que independem da consciéncia. Logo, uma andlise adequada destes
reflexos amplia as possibilidades da abstracdao dos “valiosos estimulos para el conocimiento de las
conexiones objetivas” do mundo (LUKACS, 1967, p. 232).

Esta constatacdo é valida para os reflexos desantropomorficos e antropomérficos, a exemplo
do reflexo estético que suas formas de manifestagcdes psicologicas podem revelar a complexidade
interior do género humano. No entanto, as formas psicolégicas devem ser entendidas como fontes
primarias de reflexdo da realidade, as quais precisam ser permanentemente confrontadas com a
analise da realidade objetiva do mundo, haja vista que o “decisivo para toda categoria es su funcién
en la realidad objetiva” (LUKACS, 1967, p. 232).

Nesse sentido, acreditamos que o desvelamento dos tracos essenciais da particularidade

consiste em uma condicdo fundamental para o aprofundamento da realidade. Ja que a



21

particularidade, enquanto mediacdo determinante, juntamente com a singularidade e a
universalidade, atua diretamente no processo de elaboracdo de todos os reflexos, assegura que o
conhecimento do mundo seja permanentemente ampliado, pois o ato de determinar impele que as
margens da singularidade e da universalidade ganhem extensdo. Cada vez que estas categorias
revelam um novo conhecimento sobre o mundo, a determinacao do particular evidencia que aquele
resultado ndo é um ponto final, ou um conhecimento do mundo acabado, exigindo novos elementos
e, assim, é sucessivamente gerado um novo processo de conhecimento.

Portanto, para Luckas (1978a), o estudo da particularidade representa a abstracdo do
momento de mediacdo entre o ser humano singular e a sociedade. Isto é, quando se determina esta
categoria e se especifica suas caracteristicas e legalidades, aproxima-se da possibilidade de erguer
uma analise o mais aproximada possivel do real. A superacdo dialética das teorias idealistas
precedentes realizada pelo materialismo histdrico-dialético, assim como a superioridade teorica
deste pensamento se fundamentam, precisamente, além de outras questdes demasiadas importantes,
na compreensdo e constante aplicacdo das adequadas “leis da unidade dialética e do carater
contraditério na relacdo de singularidade, particularidade e universalidade” (LUKACS, 1978a, p.
96).

Nesta direcao, Lukacs (1967), interpretado por Chasin (1987), afirma que o conhecimento
da categoria particularidade propicia a consciéncia ultrapassar tanto o pensamento empirico, como a
generalidade abstrata. Conforme a assertiva de Chasin (1987, p. 45), a filosofia marxiana é posta
como “representacdo e pratica”, ndo como “momentos paralelos, mas em momentos distintos” de
um processo que precisa ser complementar. O pensamento de Marx, recuperado por Lukacs, é,
portanto, “[...] uma filosofia que se constitui como representacdo radical — conhecer o mundo [...]
até a raiz — ontologia; e que se realiza no mundo também por uma pratica de raiz, por uma agao
transformadora que vai até o fim — revolucao” (CHASIN, 1987, p. 45).

A particularidade é o campo de forca entre os polos universal e singular, sendo o meio
organizador das relacdes dinamicas e contraditérias e, por isso, constitui a base ideal para a verdade
artistica. Os tipos singulares, como sustenta Lukacs (1978a, p. 282), “a hierarquia social que eles
formam do ponto de vista do conteiido, transformam-se em totalidade sintética, em reproducdo de
uma etapa tipica do desenvolvimento da humanidade”. O particular como categoria central da
estética abraca o mundo do homem em sua inteireza, interna e externamente; o universal é, ao
mesmo tempo, a encarnacdo das forcas que determinam a vida humana e um veiculo dela, da
formacdo da personalidade e do destino dos homens. Ao se representar simbolicamente o singular
no universal, a arte revela qualidades internas significativas da vida terrena. Essa peculiaridade

terrenal se conserva, até mesmo, quando por motivacoes histérico-sociais e os eventos sao



22

disparados por intermédio de motivos transcendentes: magicos e religiosos. Ao encarnar esta
motivacdo, a refiguracdo artistica a faz de tal modo que a transcendéncia se transforma
involuntariamente em uma imanéncia do mundo terreno, da mundanidade. Por isso, como indica
Lukacs (1978a, p. 283), é possivel reviver esta transcendéncia nas obras do passado, mas se revive
sob destinos humanos, “sob a forma de emoc0es e paixdes humanas™.

A problematica apresentada aqui, ou seja, a humanidade terrenal que a arte carrega é
intrinsecamente ligada a questdao da objetividade e da subjetividade. Aqui também vale relembrar
que a arte sempre caminhou bem a frente de sua teoria. Para o esteta, as analises, de um modo geral,
oscilam em dois polos falsamente iguais: consideram, por um lado, que o acento deve recair sobre a
singularidade e, por outro, acentuam demasiadamente a universalidade. Para a teoria burguesa da
decadéncia, por exemplo, esse dois polos estdo fixados isolados definitivamente em oposicdo e sem
um centro que os ordene. Somente levando em consideracao a categoria da particularidade como o
ponto central, organizador e purificador do reflexo estético, a andlise pode se considerar em
condicOes de explicar a especifica unidade dialética existente entre a objetividade e a subjetividade
como fatores do principio animador dessa esfera. Trata-se, definitivamente, antes de mais nada, da
relagcdo entre o homem e sua humanidade.?

O problema que se coloca a representacdo artistica é o seguinte: “a tarefa de descobrir
precisamente na concreticidade do imediato contelido nacional e classista a novidade que merece se
tornar — e que ainda se tornara — propriedade duradoura da humanidade” (LUKACS, 1978a, p. 286).
Quando, por exemplo, a juventude soviética assiste a Romeu e Julieta de Shakespeare e a Casa de
boneca de Ibsen, revivendo com paixao as suas figuras e os seus eventos representados, revivem no
presente o proprio passado da humanidade. Mas ndo vivem tal passado como sendo a vida interior,
individual de cada pessoa, mas como sua propria vida interior enquanto participe de uma
humanidade. Nas palavras do esteta: “o espectador revive os eventos do mesmo modo, tanto no
caso em que assista a obras que representam o presente, como no caso em que a forca da arte
oferece a sua experiéncia fatos que lhe sdo distantes no tempo ou no espaco, de uma outra nacao ou
de uma outra classe” (LUKACS, 1978a, p. 287-289). Comprova isso o fato de que massas de
proletarios leram Tostoi com entusiasmo e, do mesmo modo, muitos burgueses leram Gorki, Balzac,
Machado de Assis, Chico Buarque, José Saramago, entre muitos outros exemplos que poderiam ser
ainda utilizados. Todos estes exemplos, prossegue Lukacs (1978a, p. 290), indicam claramente qual
seja a causa real da eficacia da arte:

nas grandes obras de arte, os homens revivem o presente e o passado da
humanidade, as perspectivas de seu desenvolvimento futuro, mas os revivem ndo

2 Um bem elaborado exemplo da aplicacdo da particularidade no caso artistico, pode ser verificado na analise que
Belmira Guimaraes (2015) faz do feminino no romance Vidas Secas de Graciliano Ramos.



23

como fatos exteriores, cujo conhecimento pode ser mais ou menos importante, e
sim como algo essencial para a prépria vida, como momento importante também
para a propria existéncia individual.

A refiguracdo artistica em sua originalidade e autenticidade proporciona uma profunda e

ampla elevacdo da individualidade vivida na cotidianidade, sendo essa suspensao do eu que o esteta
chama de feliz enriquecimento. Esse processo ocorre quando o sujeito receptor confronta a
realidade refletida pela arte com as experiéncias préprias adquiridas ao longo da vida, o feliz
enriquecimento que ele ganha no contato com a obra, seu desfrute perante o objeto artistico
depende, com precisdo, do fato de que nenhum receptor individual se encontre perante a obra como
se fosse uma tabula rasa. Com essa adverténcia podemos adiantar, nas mao do filésofo, que a
eficacia, portanto, da arte verdadeiramente grande consiste, precisamente, no fato de que o novo, o
que lhe é original, o mais significativo obtenha uma vitéria sobre aquelas experiéncias adquiridas
pelo sujeito, as velhas experiéncias suscitadas do passado; essa vitoria é o feliz enriquecimento.
Como complementa o esteta, “na influéncia direta e indireta exercida pelo prazer artistico sobre o
sujeito receptivo, o elemento comum é a transformacdo do sujeito que descrevemos, o seu
enriquecimento e o seu aprofundamento, o seu reforcamento e a sua emocao” (LUKACSs, 1978a, p.
295).

Para que possamos concluir nossa sintética interpretacdo sobre a importancia da
particularidade conferida por Lukacs ao estético, utilizaremos as proprias reflexdes do fil6sofo,
compreendendo que a arte, quando opera diretamente sobre o sujeito humano através do reflexo da
realidade objetiva, do reflexo dos homens sociais em sua relacdo reciproca e em intercimbio social
com a natureza, torna-se um elemento de mediagdo indispensavel, um meio potente para provocar
crescimento do sujeito.

Com a questdo se sao mais numerosos 0os homens que apreendem sua historia através da
ciéncia ou da arte, o esteta se utiliza, para fechar suas consideracées sobre como a arte forma a
autoconsciéncia da humanidade, mais uma vez, do complexo cientifico como balizador distintivo
para compreender melhor o complexo artistico. Em suas argumentacdes, enquanto aquele complexo
transforma algo para nos, este, quando o receptor experimenta, por intermédio do feliz
enriquecimento uma tal realidade em si, nasce nele um para-si do sujeito: uma autoconsciéncia. Na
ciéncia, diferentemente do que ocorre na arte, ha, ao maximo possivel, uma aproximacao da
realidade como ela é em si. Isso corresponde na ampliacdo quantitativa e qualitativa, no
alargamento, profundidade e amplitude da consciéncia: um conhecimento mais aprimorado sobre a
natureza e sobre a sociedade. O reflexo artistico ao criar suas refiguracées da realidade transforma o
ser em si objetivo em um ser para n6s de um mundo representado unicamente na individualidade da

obra de arte. A feliz e enriquecedora eficacia exercida pela arte é que desperta a autoconsciéncia da



24

humanidade. Nao obstante, essa autoconsciéncia ndo se separa jamais do mundo exterior; significa,
antes de mais nada, uma relacdao enriquecida e com mais profundidade de um mundo externo rico e
profundamente concebido do homem como membro de uma sociedade, de uma nagdo, de uma
classe, enquanto microcosmos autoconsciente no macrocosmo do desenvolvimento social da
humanidade.

REFERENCIAS

CHASIN, José. Da razdao do mundo ao mundo sem razdo. Caderno Ensaio Marx hoje. Sao Paulo:
Ensaio, 1987. p. 13-52.

MAGALHAES, Belmira. A particularidade estética em Vidas Secas, de Graciliano Ramos. Sdo
Paulo: Instituto Lukacs, 2015.

LUKACS, Georg. As bases ontolégicas do pensamento e da atividade do homem. Temas de
Ciéncias Humanas, nimero 4. Sdo Paulo: Livraria Editora Ciéncias Humanas, 1978a.

LUKACS, Gyorgy. Arte livre ou dirigida? Marxismo e teoria da literatura. Trad. Carlos Nelson
Coutinho. Marxismo e teoria da literatura. Sao Paulo: Expressao Popular, 2010.

. Introducao a uma estética marxista: sobre a particularidade como categoria da estética.
Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira, 1978b.

LUKACS, Georg. Estética: la peculiaridad de lo estetico. V3. Barcelona: Ediciones Grijaldo, 1967.

. Introducao aos escritos estéticos da Marx e Engels. In: MARX, Karl; ENGELS, Friedrich.
Cultura, arte e literatura: textos escolhidos. Sao Paulo: Expressao Popular, 2012. p. 11-38.

MARTINS, José de Souza. Uma sociologia da vida cotidiana: ensaios na perspectiva de Florestan
Fernandes, de Wright Mills e de Henri Lefrebre. Sdo Paulo: Contexto, 2014.

MARX, Karl. Contribuicao a critica da economia politica. Sdo Paulo: Expressao Popular, 2008.



