
MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

1 

 

 
 

 

Trabalho, cotidiano, estética e formação humana: algumas orientações 

lukacsianas sobre as aproximações ao complexo artístico 
 

Deribaldo Santos1 
 

Com base nas investigações de Lukács (1982) que apontam ser o cotidiano o campo onde brotam 

todas as objetivações superiores da humanidade e para onde elas retornam, enriquecendo-o, esta 

comunicação intenta aprofundar o debate sobre arte e autoconsciência humana. Seguiremos as 

indicações teórico-metodológicas apresentadas pelo o autor em sua grande Estética, ou seja, 

procuraremos identificar, com base nas mediações obtidas a partir da centralidade do trabalho, os 

tipos de reflexos existentes na vida cotidiana e como alguns desses reflexos se desenvolvem e se 

diferenciam dos demais até atingirem determinado grau de objetividade superior. Esta pesquisa, 

inicialmente, procurará compreender melhor os conceitos de antropomorfização, 

desantropomorfização, imanência, transcendência, homem-inteiro e homem-inteiramente, entre 

outras categorias, para, a partir das interconexões possibilitadas por tais categorizações, avançar 

sobre a apreensão do complexo artístico, aproximando-o e distanciando-o de outros complexos 

sociais como, por exemplo, ciência e religião. Uma das teses centrais contidas na Estética do 

filósofo húngaro considera que a arte partilha de uma condição especial da relação objeto-sujeito, 

em que a produção de um determinado campo homogêneo, pelo artista, lapida as opacidades da 

vida cotidiana, possibilitando, por intermédio dessa limpidez, a elevação do ser social a um patamar 

superior de objetivação, soerguendo a humanidade à condição de registrar sua autoconsciência.  

Palavras Chaves: Trabalho; Cotidiano; Estética; Arte; Imanência Humana 

Seminário Nacional de Teoria Marxista. Universidade Federal de Uberlândia, maio de 2014  

Eixo temático n˚ 6: Cultura e arte 

 

 

 

 

                                                 

1   Professor da Universidade Estadual do Ceará (UECE), doutor em educação, coordenador do Grupo 

de Pesquisa Trabalho, Educação, Estética e Sociedade (GPTREES) e do Laboratório de Pesquisas sobre Políticas 

Sociais do Sertão Central (Lapps), pesquisador do Instituto de Estudos e Pesquisas do Movimento Operário (IMO-

UECE). deribaldo.santos@uece.br. 

mailto:deribaldo.santos@uece.br


MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

2 

 

Introdução 

Luz do sol  

Que a folha traga e traduz 

Caetano Veloso 

Com a concepção metodológica ancorada na tradição marxista da onto-metodologia, que 

pretende investigar o objeto seguindo suas próprias sugestões, este estudo intenta, por intermédio  

principalmente do pensamento estético de Lukács (1982), analisar o papel que o complexo artístico 

adquire para o desenvolvimento do ser social. Para o esteta húngaro a arte apresenta grande 

complexidade teórica, por isso a dificuldade em defini-la com precisão, tornando-se necessário 

apreendê-la a partir da aproximação e do distanciamento entre outros complexos sociais como, por 

exemplo, ciência e religião. O cotidiano, para o autor, é o campo de onde brotam todas as 

objetivações superiores da humanidade e para onde elas retornam, enriquecendo-o. A arte seria a 

mais privilegiada dessas objetivações; seu processo dialético de nascimento-elevação-assentamento 

sobre a vida cotidiana registra, na concepção lukacsiana, a auto consciência da humanidade, 

comprovando a imanência humana.  

Com base nas mediações obtidas a partir da centralidade do trabalho, o autor húngaro indica 

qual o caminho investigativo que se deve seguir para identificar quais os tipos de reflexos existentes 

na vida cotidiana e como alguns deles se desenvolvem e se diferenciam dos demais até atingirem 

determinado grau de objetividade superior. Seguindo essa indicação, nossa exposição opta pelo 

modelo histórico social certificado por Marx, que tem como ponto de partida a sociedade burguesa, 

ou seja, o mais desenvolvido como referência para a compreensão do menos desenvolvido. O 

arcabouço teórico metodológico indicado por Marx, segundo nos diz Lukács (1965), é ainda mais 

importante para a estética, pois contrariamente ao subjetivismo idealista burguês, considera a 

unidade material do mundo como um fato primordial.  

Como aponta o esteta, um dos maiores problemas para se iniciar os estudos sobre a relação 

entre o cotididiano e o campo estético e, a partir deles, elaborar algumas inferências, é a escassez de 

estudos prévios sobre o assunto, pois as averiguações sobre a peculiaridade do estético que se 

ocupam do reflexo estético da realidade não passam, de modo geral, de uma abstrata pontuação da 

diversidade existente entre a estética e a ciência. Como forma de enfrentar esse limite de partida, o 

autor opta pelo seguinte pressuposto: “Se quisermos estudar o reflexo da vida cotidiana, na ciência e 

na arte, nos interessando por suas diferenças, teremos que recordar sempre claramente que as três 



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

3 

 

formas [ciência, arte e religião] refletem a mesma realidade” (LUKÁCS, 1965, v.1, p. 35)2. Por isso 

as primeiras diferenciações, mesmo que genéricas, entre religião, ciência, arte, terão o solo do 

cotidiano como referência comum. Essas três esferas nascem imbricadas nas contradições deste solo 

e cada uma tem uma história determinada e uma evolução diferenciada, não podendo ser 

consideradas inatas, surgem e se desenvolvem paulatinamente, contraditoriamente, com saltos e 

retrocessos, até adquirirem autonomia do trabalho e entre elas próprias.  

Importa lembrar a relevância que o cotidiano vem ganhando no debate científico, sobretudo 

após a Segunda Guerra Mundial e de modo especial na escola, principalmente, a partir do início da 

década de 1990 com o advento do que ficou conhecido como novos paradigmas educativos. Essas 

propostas pedagógicas carregam na arte e na educação um importante papel medidor na relação 

ensino aprendizagem. Esse grupo de fatores, entre outros menos preponderantes para esta exposição, 

reforçam a justificativa de se estudar a importância da arte para a formação humana tendo o 

cotidiano como ponto de partida. Portanto, com base na afirmação lukacsiana de que a arte tem um 

privilegiado papel na dialética do movimento social, assumindo caráter decisivo para a vida humana, 

estudos que se proponham compreender o complexo artístico em sua totalidade tornam-se cada vez 

mais oportunos, necessários e urgentes.  

Arte e imanência: alguns apontamentos 

A Estética I de Lukács (1982) entende a categoria cotidiano como o solo de rebatimentos 

das demais práxis sociais. No nosso entendimento, para que Lukács chegasse a essa fina conclusão, 

desenvolveu um grande esforço investigativo, dialogando com muitos outros pesquisadores e 

recorrendo, como é comum no marxismo clássico, à certificação teórico-metodológica indicada por 

Marx, que obriga a investigação partir do mais elaborado para em seguida procurar explicar o de 

menor elaboração: é da anatomia do homem que se entende a do macaco. Com isso Lukács (1982) 

encontra a gênese e a estrutura da vida cotidiano no trabalho, o que lhe garante inferir estar nesse 

campo o nascedouro das aspirações superiores da humanidade 3 . Depois dessa constatação, o 

filósofo parte para as diferenciações entre ciência, arte e religião, sempre considerando o cotidiano 

como o campo de rebatimento desses complexos. 

                                                 

2   Este ensaio serviu de base para o debate apreendido na Mesa n˚ 2, intitulada (Des)caminhos da 

estética?, apresentado em 19 de setembro de 2013, na Universidade Federal do Ceará (UFC), no I Encontro Nacional de 

Estética, Literatura e Filosofia (ENELF). O texto apresentado se valeu da tradução espanhola feita por Manuel Sacristán, 

editada pela Ediciones Grijalbo-Barcelona e publicada 2 anos após a edição alemã. A tradução para o português, por seu 

turno, foi por nos elaborada. 

3   Dentro do marxismo, Georg Lukács, como registra Costa (2001), foi o teórico que trabalhou a 

temática do cotidiano, influenciando toda uma geração de pensadores. Agnes Heller é o exemplo mais concreto dessa 

influência, embora, a partir dos anos de 1970, passe a perspectivar outras formas de análise da realidade, distanciando-

se do marxismo ontológico defendido por seu mentor intelectual.  



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

4 

 

Como forma sumária de apresentar a tese pela qual o cotidiano é o pai das aspirações 

humanas, tomamos emprestado do próprio autor seu clássico exemplo que propõe a seguinte  

dialética: representado-se a cotidianidade como um grande rio, poder-se-ia dizer que de suas águas 

se desprendem, em formas superiores de recepção e reprodução da realidade, a ciência e a arte,  

[...] e estas se diferenciam e se constituem de acordo com suas finalidades 

específicas, e alcançam sua forma pura nessa especificidade – que nasce das 

necessidades da vida social – para logo, em consequência de seus efeitos, de sua 

influência na vida dos homens, desembocar novamente na correnteza da vida 

cotidiana. Essa, por sua vez, enriquece-se constantemente com os resultados 

superiores do espírito humano, assimila-o às suas necessidades cotidianas práticas, 

dando assim lugar a questões e a exigências que originam ramificações de formas 

superiores de objetivação (LUKÁCS, 1982, v.1, p. 11-12). 

Depois de aclararmos, mesmo que alusivamente, as principais características do pensamento 

cotidiano, teremos que debater algumas das mais importantes categorias utilizadas pelo esteta 

húngaro para avançar sobre como se processa o nascimento, o desenvolvimento e a inseparabilidade 

da estética dos demais campos da vida social. Por isso, para que possamos operar o recurso 

predileto do esteta, ou seja, aproximar e distanciar ciência, arte e religião, precisamos fazer alusão 

aos conceitos de antropomorfização, desantropomorfização, imanência e transcendência. 

A historicidade objetiva do ser social e seu modo específico de manifestação na sociedade 

apresenta consequências importantes para a recepção da peculiaridade principal do estético. 

Portanto, há a necessidade de se demonstrar que o reflexo científico da realidade procura se libertar 

de todas as determinações antropológicas, tanto as derivadas da sensibilidade, como as que derivam 

da natureza intelectual. Em outras palavras, tal reflexo se esforça para reinventar os objetos e suas 

relações do mesmo modo como são em si, independentemente da consciência do ser, isto é, de 

maneira desantropomorfizamente. O que ocorre com o reflexo estético é completamente distinto. 

Ele tem origem nas pessoas e orienta sua finalidade para elas, parte do mundo humano e é para ele 

que retorna: trafega de um sujeito para outro, portanto é antropomórfico. Isso não quer dizer, como 

se apressam em afirmar as críticas superficiais, que seja um reflexo alçado, pura e simplesmente, do 

objetivismo. Ao contrário, a objetividade dos objetos é preservada, mas de tal modo que contenha 

todas suas referências específicas e típicas à vida humana, para os sujeitos que a vivenciam no 

mundo. Resumindo, a objetividade aparece como correspondente ao estado da evolução humana, 

articulando externo e interno, correspondente a cada desenvolvimento social. Isso significa que toda 

conformação estética inclui em si e se insere no que Lukács chama de hic et nunc (o aqui e agora) 

histórico da sua gênese, constituinte do momento essencial da objetividade decisiva. 

Para tratar do problema da imanência e da transcendência, o autor adverte que toda 

problemática autêntica de método, quando concebida corretamente e não de modo apenas formal, 



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

5 

 

transforma também o elemento de concepção do mundo. Isso implica dizer que de um ponto de 

vista puramente metodológico, o imanentismo é uma exigência insolúvel ao conhecimento 

científico, bem como para a conformação artística. Na prática, podemos considerar, a partir dessa 

concepção, que o resultado será sempre uma aproximação do real. As relações estáticas e dinâmicas 

dos objetos, sua infinidade extensiva e intensiva, entre outros elementos da categorização, não 

permitem conceber como absolutamente definitivo nenhum conhecimento. Toda e qualquer forma 

de conhecer e até de pensar jamais estará isenta de correções, de limitações e de variantes de 

diversas outras ordens. Essa característica dinâmica da realidade, possível de aproximação pelo 

domínio científico, foi interpretada, costumeiramente, como uma espécie de transcendência. Fato 

esse que desde a magia até o positivismo moderno, incluindo vários problemas sobre os quais se 

proclamavam certa ignorância, já estava incluído como problema solúvel pelo transcendental 

idealismo, mesmo sem alcançar solução na prática da ciência.  

No marco do materialismo, de Demócrito até Feuerbach, Lukács (1982) aponta não haver, a 

não ser de um modo puramente mecânico, qualquer concepção de mundo nos marcos da imanência 

do homem – o fato de terem existido algumas louváveis tentativas não muda o resultado. Dessa 

constatação se desprende, por um lado, que aqueles filósofos se encontravam impedidos de 

compreender o mundo de forma materialmente dialética, apenas podiam compreendê-lo como se 

fosse uma maquinaria de relógio necessitando de uma ação transcendente para mover-se. O que 

ocasiona, por outro lado, que o homem jamais poderia ser apresentado como produtor e objeto das 

leis imanentes da sociedade. Essas concepções nunca conseguiram explicar a subjetividade e a 

prática humana como ações imanentes do próprio homem. Apenas os resultados das pesquisas de 

Marx, principalmente sobre as investigações de Hegel, defensoras da autoprodução do homem por 

seu próprio trabalho, foi quem finalmente concebeu a imanência da imagem do mundo como 

produto de uma ética imanentista.  

Portanto, arte e ciência não podem surgir de nenhuma forma trascendental, são imanentes, 

pois dependem da ação humana para existirem. Todavia, enquanto esta reflete os objetos como são 

em si, desantropomorfizadamente; aquela os reflete de modo antropomórfico, pois como é uma 

forma especial da relação objeto-sujeito, trafega do sujeito que vive com os pés no chão para o 

sujeito que vive também nesse mesmo mundo. 

Já a religião tem como essência o fato de ter em suas objetivações a vinculação entre teoria e 

prática. O que a diferencia da vida cotidiana é a enfática acentuação da fé4. Lukács (1982, v.1, p. 

                                                 

4   A fé, escreve Lukács, não é uma opinião, um estágio prévio ao conhecimento, um saber imperfeito, 

ainda por ser  verificado, mas, pelo contrário, um comportamento que abre – o solo – o acesso aos fatos e as verdades 



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

6 

 

141) insiste que “o reflexo religioso da realidade tem também um caminho que leva do fenômeno à 

essência. Sua peculiaridade, no entanto, consiste precisamente em seu caráter antropomorfizador”:  

o captado como essência não perde em nenhum momento suas características 

humanas. Ou seja: trata-se do modo de ser da natureza ou de problemas humanos 

(sociais, éticos, etc.), o essencial se capta e condensa sempre segundo caracteres e 

destintos humanos típicos, e a tipificação (a acentuação do essencial) produz-se, 

ademais, em forma de mitos que representam essa essencialidade típica como 

secessão de um arcaico passado, ou do mais além, ou, às vezes, em plena história – 

como é o caso dos evangélicos, com a construção de uma insubstancialidade 

isolado do mito (LUKÁCS, 1982, v.1, p. 141). 

Para o autor, o complexo religioso, assim como o artístico, depende do sujeito para existir; 

contudo, enquanto o primeiro se orienta no transcendente, o segundo é orientado pelo 

imanentemente humano. Ambos, porém, conforme sustenta as pesquisas lukacsianas, ocupam-se em 

trafegar suas aspirações entre sujeitos: antropomorfizadamente. A religião 5 , destarte, por ser 

antropomórfica e transcendente, apresenta-se completamente separada da ciência, que é, repetimos: 

antropomórfica e imanente. 

A Estética lukacsiana, por ser, como entende Tertulian (2008), genética-sistemática, 

demonstra com precisão como a arte foi abrindo-se em passos lentos, paulatinos e contraditórios em 

direção à sua independência, para uma nova e peculiar forma de elaboração do real. Processo esse 

que se cimenta a partir da natural e consciente vinculação do homem primitivo à transcendência, 

vinculação sem a qual não há como se imaginar os estágios iniciais de desenvolvimento humano.  

Como a intenção desta pesquisa é enfatizar a arte, necessitamos frisar que na prática 

cotidiana artística, destaca-se principalmente a divergência entre o fato e a consciência. Como 

ilustra Lukács (1982, v.1, p. 28): 

A estrutura categorial objetiva da obra de arte faz que todo movimento da 

consciência faça-o transcendente, tão natural e frequente na história do gênero 

humano, transforme-se de novo em imanência ao obrigar-lhe a aparecer como o 

que é, como elemento da vida humana, de vida imanente, como sintoma de seu ser-

assim de cada momento. 

Com base nos clássicos do marxismo, Lukács (1982) afirma que a arte é resultado da 

evolução histórica da humanidade, não existindo, destarte, a partir de um capacidade apriorística e 

                                                                                                                                                                  

da religião, e que, ao mesmo tempo contém a disposição de tê-lo conseguido desse modo o critério da vida, da prática 

imediata, que abarca o homem-inteiro e o consome de um modo universal. Fé e fé cotidiana são assim diferenciadas: 

“Quando 'creio' que meu avião vai alcançar seu destino sem acidentes estou realizando um ato de pensamento e 

sentimento muito distante do que realizo quando creio que Cristo ressuscitou” (LUKÁCS, 1982, v.1, p. 122).  

5   Lukács (1982, v.1, p. 143), em diálogo com Feuerbach e Lênin, escreve: “Feuerbach que há muito 

combinou o caráter de realidade das religiões vendo nelas, entre outras coisas, meros produtos da fantasia humana, 

escreveu a este respeito: 'a religião é poesia. Sim, o é; com a diferença referente da poesia, e referente da arte em geral, 

que a arte não apresenta a suas criaturas mais que como o que são, como criaturas da arte; enquanto que a religião 

apresenta seus seres imaginários como seres reais'. [Lênin assim resumiu esse pensamento]: A arte não exige o 

reconhecimento de suas obras como realidade” (itálicos do original). 



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

7 

 

originaria dos homens e mulheres. Esse resultado, que consegue registrar a autoconsciência da 

humanidade, garante à arte a mais autêntica prova da imanência humana. 

Depois de termos debatido os conceitos de antropomorfização, desantropomorfização, 

imanência e transcendência, e com isso demonstrado algumas aproximações e alguns 

distanciamentos entre o complexo da ciência, da arte e da religião, agora temos melhores condições 

de adentrar no debate da origem, desprendimento e evolução do reflexo estético. 

Mesmo quando ainda não tinha consciência disso, o homem já dispunha de um ritmo em seu 

corpo, composto pela pulsação, respiração, batimentos cardíacos, etc. Em diversas formas externas 

a ele, na natureza, esse ritmo também já existia, por exemplo, fases da lua, sequência noite e dia, 

estações do ano, entre outros fatores. Quando o homem descobre, e isso somente foi possível com o 

desenvolvimento do trabalho, que há em seu corpo um ritmo, ele está em condições de fazer uma 

outra descoberta ainda mais sensacional. Isso ilustra bem a escolha do mote de sua Estética feita por 

Lukács (1982), “não sabem, porém o fazem”, expressão que, por sua vez, foi pinçada das pesquisas 

de Marx. 

Inicialmente, nos estágios primitivos, os adornos incorporados pelo ser humano no local de 

trabalho e em seus instrumentos, a decoração das ferramentas, entre outras ilustrações desse tipo, 

funcionam como reflexos antropomorfizadores dos elementos estéticos que ainda não representam 

mediações diretamente quantitativas e qualitativas no processo de produção. É apenas uma espécie 

de excesso que não consegue acrescentar nada à utilidade efetiva, factual, do trabalho. De modo 

contrário, o reflexo desantropomorfizador é quem introduz mediações que garantem o aumento do 

efeito útil imediato do trabalho. 

No processo de trabalho cotidiano, a descoberta do ritmo potencializa a produção. Seu   

momento mais importante no processo produtivo é a incorporação de certo aligeiramento que, por 

seu turno, cria facilidades para o trabalho, constituindo, por assim dizer, a função originaria do 

ritmo na sociabilidade humana. O homem ao ritmar, por exemplo, seus movimentos para quebrar 

pedras, ou qualquer outra atividade que necessitasse da ordenação dos movimentos físicos, descobre 

que o próprio corpo pode ser utilizado de forma que a produção do trabalho desempenhado aumente 

consideravelmente. Quanto mais ele entende esse ritmo, mais consegue uma proporção direta de sua 

ordenação às necessidades da produção. Isto é, naquela remota cotidianidade o ritmo põe na vida 

humana um aumento quantitativo-qualitativo, melhorando o rendimento da produção e, ao mesmo 

tempo, apresenta ao corpo do homem um alívio das tarefas do trabalho. Essa conjunção de fatores, 

acaba por revelar ao sujeito que age nessa cotidianidade, um elemento ontológico dos mais 

importantes para o posterior desenvolvimento social: a autoconsciência do homem que trabalha. 



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

8 

 

Isto é, as contradições da evolução social revelam ao homem que é ele quem produz a si próprio, 

servindo para recuperar o mote de Marx que ilustra a Estética de Lukács: não sabem mas fazem. 

Essa revelação faz desencadear uma série de importantes momentos mediadores.  

Como seguidamente registrou Lukács, para a estética a descoberta do registro da 

autoconsciência humana é ainda mais importante. Utilizando as palavras do próprio filósofo: “o 

primeiro desses momentos mediadores será seguramente a satisfação pelo melhor rendimento e 

alívio do trabalho, e antes de tudo a autoconsciência do homem trabalhador, alimentada por essas 

vivências e experiências [cotidianas]” (LUKÁCS, 1982, v.2, p. 273). 

Chamamos esse processo de primeiro estágio do ritmo, ou ritmo puramente útil. Há nesse 

primeiro estágio um tráfego, uma transição para que ele possa se elevar ao segundo. Sempre 

considerando a dialética do real, ao descobrir em seu corpo esse importante elemento, que o faz 

produzir mais, ter mais controle sobre a produção, o homem se compraz com a satisfação de 

aumentar a produção, ao mesmo tempo em que verifica determinado prazer corpóreo em ritmar seus 

movimentos; basta pensar na satisfação que o praticante contemporâneo de uma academia sente ao 

terminar sua serie de exercícios de ginástica ou mesmo de musculação. Essa utilidade do agradável 

é o elemento responsável por propiciar ao ser social, ainda em remoto desenvolvimento de suas 

forças produtivas, o segundo estágio do ritmo, a satisfação espiritual, ou seja, o seu caráter estético. 

Em resumo, com a descoberta do ritmo, o homem utiliza-o de forma eminentemente 

utilitária, para produzir mais e melhor, porém essa utilitariedade também lhe proporciona satisfação 

física, pessoal. Este tipo de satisfação, ainda puramente útil, trafega para outra forma, mais elevada, 

mais requintada, fora da produção. Do ritmo do trabalho se desprende o puramente útil, que passa 

pela utilidade do agradável e desemboca na satisfação do espirito, puramente estética. Uma 

observação importante é perceber que jamais a satisfação estética poder-se-á conseguir sem uma 

relação, mesmo que de dependência ontológica, com a materialidade da vida cotidiana. 

Para que possamos exemplificar como ocorre o processo de satisfação puramente estética, 

precisamos adiantar, ainda que reseumidamente, como se dá a relação homem-inteiro, homem-

inteiramente. Lukács adianta que é preciso levar em conta a contraditoriedade e a 

complementariedade entre os dois conceitos. O mais importante, nesse caso, insiste o filósofo, é o 

comportamento estético. Utilizando as palavras de Lukács (1982, v.1, p. 79),  

[...] o homem inteiro o que se expressa em uma tal extrema especialização, mesmo 

que com a importante modificação dinâmico-estrutural (a diferença do caso médio 

da vida cotidiana) de que suas qualidades, unilateralmente mobilizadas, 

concentram-se, por assim dizer, sobre aquela ponta que se orienta à objetivação 



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

9 

 

montada pelo contexto. Por isso, quando adiante falarmos desse comportamento, 

falaremos do “homem inteiramente” (referente a uma determinada objetivação) em 

contraposição ao homem inteiro da cotidianidade, o qual, dito graficamente, está 

orientado a realidade com toda a superfície de sua existência.  

Para o autor, essa contradioriedade tem que ser radicalmente levada ao extremo. Porém, ao 

se fazer isso não se deve descuidar das transições existentes, que são infinitamente matizadas. Por 

mais que alguns processos de trabalho (de arte e de ciência) sejam para a vida do homem-inteiro 

fenômenos de transição para superação dessa contraditoriedade, “não abarcam mais que uma parte 

da vida cotidiana.  Nas demais partes, pela natureza da coisa, tem que predominar o outro princípio, 

mais desembaraçado, mais relaxado, menos finalisticamente orientado, que agrupa os homens” 

(LUKÁCS, 1982, v.1, p. 79). Como exemplos de eventos cotidianos efetivados pelo homem-inteiro, 

além do próprio processo de trabalho, que podem levá-lo ao processo de transição da contradição, o 

esteta aponta o esporte (quando em atividade sistemática), o jogo e o diálogo, quando este chega a 

discussão temática. Não obstante, a grande escala de matizes de transição não produz a superação 

completa da contradição. Acreditamos inclusive que com ela, acrescenta o autor, “não somente se 

clareia a necessidade da intricação pela qual o comportamento do homem inteiro passa ao do 

'homem inteiramente', mas que, ademais, precisa-se da fundamentação deste naquele, sua recíproca 

fecundação e elevação evolutiva” (LUKÁCS, 1982, v.1, p. 80). 

As palavras da pesquisadora Adéle Araújo (2013) são profundamente claras quando se 

referem à relação recém estudada. Os dois momentos, para a autora, relacionam-se reciprocamente 

na vida dos homens que encontram na arte, como campo de graduação elevada por excelência do 

gênero humano, a síntese capaz de proporcionar ao ser social a possibilidade da transferência da 

condição de homem-inteiro ao momento de homem-inteiramente. Portanto, precisamos levar em 

conta que o tráfego de um momento a outro, ou seja, da condição de homem-inteiro à condição de 

homem-inteiramente, pretende retirar o ser social imerso em sua vida cotidiana (homem-inteiro), 

para que ele possa acessar, mesmo que de forma momentânea, um mundo qualitativamente distinto 

(homem-inteiramente)6. 

As inferências de Araújo (2012, p. 69), além de serem de elevado poder de síntese, 

conseguem exemplificar muito bem a importância da relação homem-inteiro, homem-inteiramente 

para a Estética de Lukács. Escreve a autora: “A arte, na medida em que acessa os elementos 

                                                 

6   No entanto, é necessário enfatizar com Araújo (2013), que o homem-inteiramente nunca deixa de ser 

inteiro, quer dizer, isso bem entendido sob efeito da natureza dialética dessa relação. As duas configurações convivem 

no mesmo indivíduo. Vale ressaltar que nos tempos atuais trafegar entre o homem-inteiro e o homem-inteiramente é um 

momento raríssimo/ caríssimo, dada as condições objetivas que fragmentam o ser social. 



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

10 

 

constitutivos da elevação humana, soergue o homem em sua forma superior de abstração, pois o 

distancia, mesmo que seja somente em poucos instantes, da forma de ser da vida cotidiana”. 

A verdadeira arte, como indica o esteta, guarda um ponto de convergência entre sua 

verdadeira gênese, o trabalho e sua autêntica vigência, o mundo concreto das pessoas humanas. 

Porque ela é o descobrimento e a manifestação, a ascensão de uma vivência e “de um momento da 

evolução humana que formal e materialmente merece ser assim fixada” (LUKÁCS, v.2, 1982, p. 

260-1). A arte é, em todas as suas fases, um fenômeno social, tendo como objeto e fundamento a 

existência social dos homens e mulheres. O complexo artístico, portanto, tem o caráter de 

comprovar a imanência humana, visto que carrega em sua realização o ato de registrar a 

autoconsciência da humanidade.  

 

Notas conclusivas 

O trabalho como ato gênese da vida social, como momento fundante do homem, é o 

entendimento que rege a concepção desta comunicação. Seguimos a orientação lukacsiana que, por 

sua vez, é guiada pelas análises de Karl Marx, segundo a qual os três períodos essenciais do 

desenvolvimento do trabalho apresentam em comum a expressão fundamental de realizarem-se 

como uma ação especificamente humana, carregada de intencionalidade, com um projeto em mira, 

isto é, como um princípio teleológico. O primeiro dos três períodos caracteriza-se pelas primeiras 

formas do trabalho, animal e instintivo, como estágio prévio de desenvolvimento que já foi 

superado quando alcançamos um nível, ainda muito pouco articulado, da simples circulação de 

mercadorias. No segundo, tem lugar um desenvolvimento do trabalho em um nível menos 

complicado que o terceiro e profundamente vinculado às capacidades pessoais dos homens (período 

de artesanato, de proximidade da arte com a artesania), nível que é pressuposto histórico do terceiro 

período. Por fim, o terceiro é a variedade da economia mercantil desenvolvida pelo capitalismo, na 

qual a irrupção da ciência aplicada ao trabalho produz transformações decisivas. Nessa fase o 

trabalho passa a determinar-se primariamente pelas forças somáticas e intelectuais do trabalhador 

(período do trabalho maquinista, crescente influência da ciências no trabalho).  

Com nossa metodologia definida na concepção do trabalho como fundamento da vida social, 

é importante esclarecer, na esteira de Lukács (1982, v.1, p. 84), que é a partir do solo do cotidiano, 

comum a todas as atividades, relações, manifestações humanas, que se desprendem “as formas 

superiores de objetivação, ante de tudo na ciência e na arte, conseguindo uma independência 

relativa […] do trabalho. 



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

11 

 

Para que possamos confirmar essa hipótese, aprofundamos, apoiados pela Estética de 

Lukács (1982), os conceitos de antropomorfização, desantropomorfização, imanência, 

transcendência, homem-inteiro e homem-inteiramente. Com esses conceitos adiantados, 

avançaremos para apreender com mais claridade o complexo artístico, aproximando-o e 

distanciando-o de outros complexos sociais, a exemplo da ciência e da religião. 

Como destaca Marx (2004) nos Manuscritos econômicos e filosóficos, a evolução dos cinco 

sentidos humanos é o resultado de toda a história universal. Portanto, a gênese histórica da arte, 

tomando como referência o seu produtor, bem como o referencial da recepção artística, precisa ser 

tratada no marco da história dos cinco sentidos humanos, que é, por sua vez, o marco da história 

universal da humanidade. E o desenvolvimento desses sentidos, inclusive seu refinamento e 

diferenciação, como escreve Lukács (1982), dependente completamente do desenvolvimento do 

trabalho. Por mais inconsciente que seja esteticamente esse desenvolvimento é, a certa altura, 

pressuposto para o início da atividade artística, que somente pode ocorrer de forma tardia em 

relação ao trabalho, conforme demonstrado através da influência do ritmo.  

A arte em sua autenticidade, como aponta Lukács, carrega em si o compromisso com o 

desvelamento das verdadeiras manifestações humanas (geralmente ocultais), com a ascensão das 

experiências e vivências de cada um dos momentos da história social, em seus aspectos formais e 

materiais, que precisam ser fixados na memória humana. Esse fenômeno social chamado arte, busca, 

em qualquer uma de suas fases, o fundamento da existência social da humanidade. Ao registrar essa 

busca do homem por sua inteireza, o complexo artístico soergue o ser social, elevando-o por sobre a 

imersão do cotidiano, alçado pelas mãos de um processo catártico, em um nível destacado de 

humanização: é o que chamamos tráfego do homem-inteiro ao homem-inteiramente. 

Referências bibliográficas 

ARAUJO, Adéle. C., B.,. Estética em Lukács: reverberações da arte no campo da formação 

humana. Fortaleza. (Dissertação de mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Educação. 

Universidade Estadual do Ceará, Centro de Educação, 2013. 

COSTA, Lucia Cortes da. A estrutura da vida cotidiana: uma abordagem através do pensamento 

lukacsiano. 1, apr. 2001. Disponível em: 

<http://www.revistas2.uepg.br/index.php/emancipacao/article/view/22/19>. Acesso efetuado em 14 

de Novembro de 2012. 

FREDERICO, Celso. Marx, Lukács: a arte na perspectiva ontológica. Natal: Editora da UFRN, 

2005.  

LUKÁCS, Georg. Estética 1: La peculiaridad de lo estético. Barcelona: Ediciones Grijalbo, 1982. 1 

v. 

____. Estética 1: La peculiaridad de lo estético. Barcelona: Ediciones Grijalbo, 1982. 2 v.   

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2004. 



MARX 2014| Seminário Nacional de Teoria Marxista – Uberlândia, 12 a 15 de maio de 2014 

12 

 

SANTOS, Deribaldo; COSTA, Frederico. A arte como prova da imanência humana: um diálogo 

com o Prólogo da Estética I de Lukács. In: SALES, José Albio Moreira de; FELDENS Dinamara 

Garcia. Arte e filosofia na mediação de experiências formativas contemporâneas. Fortaleza: 

EdUECE, 2012. 

TERTULIAN, Nicolas. Georg Lukács: etapas de seu pensamento estético. São Paulo: Editora da 

UNESP, 2008. 

VELOSO, Caetano. Luz do sol. Disponível em http://letras.mus.br/caetano-veloso/44742/. Acesso 

efetuado em 18 de setembro de 2013. 

 

 

http://letras.mus.br/caetano-veloso/44742/

