
                                   Centro Unversitário Santo Agostinho 
  
   
 
      
 
 
 

 

 

 
www4.fsanet.com.br/revista 

 Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208,fev. 2020 
ISSN Impresso: 1806-6356     ISSN Eletrônico: 2317-2983 

http://dx.doi.org/10.12819/2020.17.2.10 

 
Ética e Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade 

 
Ethics and Aesthetics: Lukacsian Notes About Beauty and Kindness 

 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 

José Deribaldo Gomes dos Santos  
Doutor em Educação Brasileira pela Universidade Federal do Ceará  

Professor da Faculdade de Educação, Ciências e Letras do Sertão Central da Universidade Estadual do Ceará  
E-mail: deribaldo.santos@uece.br 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Endereço: José Deribaldo Gomes dos Santos 
Universidade Estadual do Ceará, Av. Dr. Silas Munguba, 
1700 - Itaperi, Fortaleza - CE, 60714-903, Brasil. 
 
 
 
 
 
 
 

Editor-Chefe: Dr. Tonny Kerley de Alencar 
Rodrigues 
  
Artigo recebido em 10/10/2019. Última versão 
recebida em 24/10/2019. Aprovado em 25/10/2019. 
 
Avaliado pelo sistema Triple Review: a) Desk Review 
pelo Editor-Chefe; e b) Double Blind Review 
(avaliação cega por dois avaliadores da área). 
 
Revisão: Gramatical, Normativa e de Formatação

 
 
 
 
 
Agencia de fomentos: CNPq, Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico. 

 
 



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     185 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

RESUMO 
 
A exposição, de caráter teórico e bibliográfico, analisa a relação entre a ética e a estética. Para 
isso, realiza uma leitura imanente do capítulo 14 da Grande Estética, de Georg Lukács. 
Recupera-se a relação dialeticamente contraditória entre o agradável e a estética, para em 
seguida recortar a articulação que a beleza mantém com essas duas esferas de objetivações 
superiores. Isso solicita que se enfrente o amplo, flexível e ambíguo conceito de beleza que, 
por suas indeterminações, cria dificuldade para a adequada definição do belo. Com o 
aclaramento do lugar na beleza do debate entre a ética e a estética, o artigo considera que 
estas duas esferas partilham da condição de que o conteúdo determina a forma. Enquanto a 
ética secundariza a forma aparecial, orientando-se para a essência de seu conteúdo; a estética, 
para poder conformar de modo realista seu material vital, procura a coincidência entre a forma 
aparencial e o conteúdo.  
 
Palavras-chave: Ética. Estética. Beleza. Bondade. Lukács. 

ABSTRACT 

The exhibition, of a theoretical and bibliographic character, analyzes the relationship between 
ethics and aesthetics. For this, he performs an immanent reading of chapter 14 of Georg 
Lukacs' Great Aesthetic. The dialectically contradictory relation between pleasant and 
aesthetic is recovered, and then the beauty articulation with these two spheres of superior 
objectification is cut. This calls for confronting the broad, flexible and ambiguous concept of 
beauty which, by its indetermination, creates difficulty for the proper definition of beauty. 
With the clarification of the place in the beauty of the debate between ethics and aesthetics, 
the article considers that although these two spheres share the condition that content 
determines form. Whereas ethics subordinates the formative form, orienting itself to the 
essence of its content; aesthetics, in order to realistically conform their vital material, to seek 
the coincidence between the appearance form and the content. 
 
Keywords: Ethics. Aesthetics. Beauty. Kindness. Lukács. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                186 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

1 INTRODUÇÃO  

 

A problemática e algumas advertências metodológicas: uma introdução 

Se queres penetrar no infinito,  
viajes para todas as direções do finito. 

(Goethe) 
 

A esfera estética, que abarca a reflexão artística, precisa, como já indicava o jovem 

Lukács por meio das palavras de Miguel Vedda, diferenciar-se da ética, dado que esta esfera 

possui estatuto ontológico distinto do da estética. Como revela Vedda (2015), a única seção da 

estética de juventude do húngaro já sinaliza que a relação objeto-sujeito em estética pode 

mostrar os valores essenciais desta distinta classe de reflexo. A qualidade específica da arte 

tem como base a realidade vivencial (Erlebniswirklichkeit), ponto onde, precisamente, reside 

a base da reflexão estética que, por sua natureza mundana, distancia-se de qualquer 

transcendência. Como entende o pesquisador argentino, esse caráter vivencial cotidiano 

possibilita diferenciar a estética, por um lado, da ética e, por outro, da reflexão lógica. A 

proximidade estrutural entre a estética e a vida cotidiana fornece a chave para a adequada 

compreensão da peculiaridade do estético, pois apenas nesta esfera existem, segundo entende 

Lukács ao longo de sua Grande Estética (1966 v.1, v.2; 1967, v.3, v.4), elementos que a 

diferenciam, por exemplo, da ética e do pensamento lógico (VEDDA, 2105).  

Como explica esse autor, nem a ética, tampouco a lógica, conhece uma proximidade 

plena entre o objeto e o sujeito. Na rigorosa pureza lógica, inexiste a presença de um sujeito, 

dado que a contemplação teórica supõe que haja a emancipação do objeto do conhecimento 

em relação a toda e quaisquer perturbações que possam vir das intervenções de uma dada 

subjetividade. O pensamento lógico, para existir como tal, em seu rigor absoluto, necessita 

livrar-se das interferências subjetivas. Como adiantam as pesquisas juvenis de Lukács (2015), 

o conceito de liberdade, postulado simultâneo e indissociável da concepção de um sujeito 

ético, demarca a superação de todo caráter de objeto na personalidade ética. Em consequência 

dessa estrutura da natureza da ética, como conclui o esteta magiar, o objeto converte-se em 

personalidade, em sujeito. Em consequência dessa conversão, o ser social não pode ser tratado 

como um simples objeto, pois cada pessoa, a partir do ponto de vista dos demais e de sua 

própria perspectiva, tem a possibilidade e o dever de incorporar a máxima da ética em seus 

desejos e vontades.  A esfera ética, portanto, motivada por sua natureza, procura produzir a 

“anulação do objeto”. 

 



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     187 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

2 REFERENCIAL TEÓRICO 

 

A estética busca o estabelecimento equilibrado entre o objeto e o sujeito. Esta é sua 

peculiaridade. A esfera do estético procura salvar o ser social do abismo existente entre a ideia 

e a existência. Se por uma parte, na lógica, o conhecimento correto do objeto pressupõe a 

eliminação do infinito e contínuo processo de aproximação ao objeto; na ética, por outra 

parte, é necessário que o ser social incorpore uma série também infinita de ações isoladas que, 

em cada uma delas, está obrigado a incorporar a máxima ética na sua vontade individual. Esse 

hiato infinito, entre cada ação pessoal e o ideal máximo da ética, torna-se infinito (VEDDA, 

2015). Não se pode deixar de registrar, com esse autor, que tanto a lógica como a ética exigem 

que cada ato individual se insira dentro da amplitude do conhecimento científico. Haja vista 

que todo juízo verdadeiro, implicitamente, carrega a exigência da inclusão do objeto na 

totalidade infinita. O objeto alcançado pelo sujeito, ao orientar o comportamento cognoscitivo 

de quem o alcança, para ser verdadeiro, precisa ser a soma de todas as declarações verídicas, 

senão se perde fora do alcance do sujeito (VEDDA, 2015). 

Como conclui Miguel Vedda (2015), o comportamento estético é distinto, pois nesta 

esfera não pode existir nenhum abismo entre o objeto e o sujeito: entre a ideia e sua 

realização. Aqui, o sujeito encontra sua humanidade orientada diretamente à experiência da 

sua autêntica vivência, dado que o objeto é constituído em conformidade com o sujeito. O 

objeto e seu sujeito, construídos um para o outro – mesmo sendo distinto da identidade 

hegeliana Sujeito-Objeto –, guardam uma especial classe de identidade. Enquanto este se 

entrega completamente a contemplação daquele, o sujeito contemplador se fecha sobre si 

mesmo registrando sua autoconsciência. O momento catártico, mesmo que dure apenas 

poucos instantes, como poetizou Vinícius de Moraes (1990, p. 96), é “infinito enquanto dure”. 

A infinidade desse instante, o que permite ao vivente fechar-se em si internamente; ir ao seu 

núcleo, acessar sua mais íntima nuclearidade, concebe à obra de arte, como interpreta Vedda 

(2015), seu caráter insular, isto é, permite que o produto artístico, frente à realidade vivencial, 

adquira uma determinada autonomia. Essa independência, que nunca deixa de estar 

aproximada à vida cotidiana, dota a criação artística da condição de apresentar, ao sujeito 

vivente, uma alternativa perante os acontecimentos do mundo concreto.  

Não é por acaso que Lukács (1966 v.1, v.2; 1967, v.3, v.4) desdobra sua estética tendo 

como base o cotidiano. Desse ponto, o filósofo da Escola de Budapeste retira os elementos 

que põem o edifício categorial que ergue a estética marxista. Do desenvolvimento das 

experiências cotidianas, o autor húngaro vê claramente, já em sua juventude, a necessidade de 



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                188 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

superação, mesmo que momentânea da esfera da vida cotidiana. Haja vista que, ao nível da 

existência cotidiana, a aproximação excessiva à realidade vivencial apenas poderia existir 

aparentemente. Sobre a necessidade de superação dessa aparência, foi preciso a criação de um 

sujeito estético que, por sobre a divisão social do trabalho, produziu um objeto esteticamente 

apropriado à sua necessidade. Esses elementos permitem, como entende Vedda (2015), 

perceber com mais claridade o que distingue a experiência estética da reflexão lógica e, ao 

mesmo tempo, das vivências cotidianas. Em relação a esta esfera, a estética produz um sujeito 

que, garantindo sua integralidade, encontra-se liberado da dispersão característica da 

cotidianidade. Já em referência ao pensamento lógico, o ser estético inclina-se à sua 

integralidade, pois se afasta do rigor da fragmentação abstrato-teórica.   

Todo esse debate recuperado pelo professor Miguel Vedda (2015) serve-nos ao resgate 

da relação homem-inteiro/ homem-inteiramente, presente na obra juvenil do esteta e 

aprofundada na Grande Estética.i O homem-inteiro é o estado em que o sujeito vivente está 

imerso em sua vida cotidiana, já o homem-inteiramente, propriedade do campo estético, é o 

estado em que o vivente se desliga do meramente empírico e acessa, mesmo que por “infinitos 

momentos”, a plenitude humana. Nesse estágio, como lembra o argentino, para que o sujeito 

atinja a altura da obra de arte, ele precisa realizar um ato de despojamento, separando de si 

tudo que não corresponde às exigências relativas às experiências estéticas.  

A advertência que a presente exposição precisa adiantar refere-se ao seguinte fato: 

mesmo sendo, precisamente, a proximidade entre as esferas cotidiana e a estética, o que 

possibilita ao esteta magiar diferenciar o reflexo estético do âmbito da reflexão lógica, bem 

como da vivência ética, interesse específico da presente comunicação, esta mesma 

proximidade cria os obstáculos de uma adequada determinação das especificidades da esfera 

estética. As peculiaridades do estético é o subtítulo da Grande Estética do autor, nesta obra o 

filósofo desenvolve muitos elementos para que o estudioso e ou leitor iniciante possam 

destrincar as teias que conectam e as que separam a ética da estética. A obra é composta por 

dois volumes na publicação original alemã, bem como na sua versão italiana. A tradução 

espanhola, por sua vez, optou por quatro volumes. Ao logo das cerca de 1800 páginas do 

livro, o marxista húngaro deixa aberta muitas pistas para se investigar a relação entre a ética e 

a estética. Nos capítulos 14, 15 e 16, intitulados na tradução espanhola, respectivamente de 

Cuestiones liminares de la mímesis estética, Problemas de la belleza natural e La lucha 

liberadora del arte, sobretudo no 14 e no 16, o autor apresenta uma densa síntese da relação 

entre a ética e a estética. O interesse específico da presente comunicação posiciona-se em 

apresentar as proximidades e distanciamentos principais entre ética e a estética em Lukács. 

gb
Comentário do texto
A publicação emitiu a seguinte nota:
Lukács (1966, v.1/v.2; 1967, v.3/v.4) utiliza a categoria homem inteiro (der ganze Mensch) para designar o sujeito humano que vive no cotidiano. Do modo como compreende o autor, para tronar-se homem inteiramente (der Mensch ganz), este sujeito precisa se libertar do meramente imediato para assim acessar, mesmo que por alguns instantes, por meio do efeito da obra de arte, a plenitude do humano. Como explica Tertulian (2008, p. 276): “O destaque necessariamente unilateral da experiência estética através de um sentido ou um "órgão" determinado de recepção do mundo, levando à homogeneização correspondente da matéria da obra, é descrito como um processo de condensação e expressão da personalidade integral. Lukács caracteriza este duplo processo de eclosão da imanência sensível e da elaboração em seu interior de um mundo sui generis como a necessária passagem da experiência heteróclita e disparatada do homem da vida cotidiana (der ganze Mensch) ao homem em sua plenitude, com todas suas pulsões e faculdades mobilizadas e condensadas, da subjetividade estética (o que denomina der Mensch ganz).”



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     189 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

Para isso, utiliza como mediação principal o funcionamento da vivência cotidiana. A 

advertência, para iniciar o debate, reside no fato de que se por uma parte a vida cotidiana cria 

a baliza para a diferenciação, o mesmo cotidiano, se inadequadamente analisado, cria os 

obstáculos para a devida compreensão da problemática aqui plantada1. 

Não há como nossa empreitada dar conta de um projeto de tamanha envergadura. 

Opta-se, diante das exigências que cabem aos artigos desta natureza e que se impõem ao 

articulista se adequar às normas de publicação, fazer uma análise imanente desses três últimos 

capítulos da obra do autor húngaro. Ao logo de nossa exposição, contudo, sem as necessárias 

condições de aprofundamento, menciona-se elementos da totalidade do denso e grande livro. 

A pertinência da interpenetração da ética na estética solicita publicações que possibilitem um 

maior debate sobre o tema. Soma-se a isso o fato de que, segundo Celso Frederico (2005), 

existe apenas um único livro dedicado exclusivamente a Estética do Húngaro. Béla 

Kirâlyfalvi publicou esta obra sob o título de The aesthetics of Gyorgy Lukács. 

A comunicação, de caráter teórico e bibliográfico, orienta-se sob os pressupostos 

lukacsianos que conferem tratamento distinto para a formosura e para a bondade, visto que 

ambas possuem naturezas diferentes. Essa concepção, ao adequar as duas categorias com suas 

distintas naturezas objetivas, choca-se inevitavelmente com as concepções tradicionais da 

estética – sobretudo as da Antiguidade clássica –, que concebem a formosura em unidade 

indissolúvel com a bondade. Guiado por esta orientação, indaga-se, como perguntas de 

partida, o seguinte: pode haver beleza fora da arte? Como seria, então, a relação entre a beleza 

artística e o belo manifestado fora do campo estético? Opta-se por iniciar o debate 

apresentado alguns dos principais pressupostos categoriais da estética lukacsiana, em seguida 

aborda-se a problemática da beleza e sua ambiguidade conceitual com inclinação ‘para cima’, 

ou seja, para as objetivações superiores, com aptidão para a ética e para estética. Com isso 

aclarado, abordar-se-á a tendência que inclina o conceito de belo ‘para baixo’, isto é, com 

predisposição para o agradávelii. 

 

 

 

 

 

                                                 
1 Lukács planejou escrever uma ética, no entanto, faleceu antes da realização do projeto. Sergio Lessa traduziu 
para o português Notas para uma ética; texto que adianta algumas das formulações éticas do húngaro. 
Esclarecemos que a presente comunicação centra sua pesquisa na Grande Estética do filósofo magiar.  

gb
Realce
A publicação omitiu a seguinte nota: Lukács planejou escrever uma ética, no entanto, faleceu antes da realização do projeto. Sergio Lessa traduziu para o português Notas para uma ética; texto que adianta algumas das formulações éticas do húngaro. Esclarecemos que a presente comunicação centra sua pesquisa na Grande Estética do filósofo magiar. 




J. D. G. Santos                                                                                                                                                                190 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

3 RESULTADOS E DISCUSSÕES 

 

3.1 Pressupostos necessários: a catarse como ponto de culminância do estético 

 

Sobre a especificação do problema tratado aqui, desenvolvido com o apoio do jovem 

Lukács e de sua interpretação feita por Miguel Vedda, bem como sobre os limites 

declaradamente sintéticos desta comunicação, há a necessidade de se expor os pressupostos 

pelos quais a exposição se estrutura. Isto é, precisamos enunciar, mesmo sem aprofundar, 

algumas categorias pelas quais o autor húngaro apresenta sua síntese sobre a relação ética e 

estética. Um desses conceitos é a categorização do meio homogêneo, pressuposto para que 

especifiquemos melhor o entendimento lukacsiano de catarse.  

O sujeito humano apenas pode experimentar novos conteúdos pelos quais seu universo 

vivencial é ampliado, graças ao poder orientador e evocador que o filtro do meio homogêneo 

faz penetrar na vida anímica do receptor. Esse assim chamado filtro, lapida o modo 

corriqueiro com que o vivente contempla o mundo em seu entorno. Com a lapidação, o modo 

habitual do sujeito se relacionar com o mundo é interposto por outro mundo, agora, 

esteticamente apropriado à humanidade. Sob o efeito dessa interposição mediadora, o receptor 

torna-se apto a receber os novos conteúdos. Com a elevação sugerida pelo filtro mediador, 

que Lukács denomina de meio homogêneo, o sujeito ganha uma lente que possibilita enxergar 

o mundo de um modo também contemplativamente novo, pois esse novo mundo está 

conformado às suas necessidades. O resultado é que os sentidos e os pensamentos do vivente 

cotidiano ficam completamente rejuvenescidos. A transformação, operada pela lapidação, 

amplia consideravelmente a recepção, o que enriquece o conteúdo e as formas efetivas da vida 

concreta, bem como as que se encontram em potência na psique humana; orientando, por sua 

força, o indivíduo a desenvolver sua capacidade perceptiva e, assim, apropriar-se dos 

conteúdos inovadores. A capacidade de reconhecer e desfrutar desse conjunto de novidades, 

portanto, é fruto da ação do meio homogêneo. 

 O contexto da vida humana inteira – aquela que se experimenta na cotidianidade –, 

quando filtrado pelo meio homogêneo, permite que se processe, ao mesmo tempo, uma 

interrupção com consequente superação. A vida anímica do homem-inteiro é irrompida. Essa 

invasão súbita situa o receptor no que mais importa ser registrado no decurso da humanidade. 

Apenas o processo de irrupção é capaz se suspender o vivente completamente de seu 

cotidiano, entregando-lhe todo o efeito da obra. Naturalmente, não é função da obra a certeza 

se este ou aquele sujeito pode, de fato, converter-se em portador de tal erupção. Há de se 



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     191 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

advertir que todo esse processo de irrupção ocorre sob muitos conflitos; produzem-se muitas 

possibilidades e diversas limitações.  

Como anunciado, sobre esses pressupostos, pode-se melhor categorizar o 

entendimento lukasciano de catarse. O autor húngaro considera que, como as demais 

categorias relevantes ao campo estético, a origem primária da catarse também se encontra na 

vida cotidiana. A arte retira desse campo os efeitos catárticos existentes. Todo logro artístico, 

para merecer a patente de arte, precisa conter determinada evocação ao mais profundo interior 

humano, ao seu núcleo, ao mesmo tempo em que, inseparável de tal evocação, elabora uma 

crítica da vida, da sociedade, das relações produzidas entre os seres sociais, seu mundo e a 

natureza. Isso garante ao campo da arte, em referência à desfetichização das relações sociais, 

um caráter propositivo e necessário ao sujeito acometido pela totalidade das atividades da 

vida cotidiana.  

A catarse, na compreensão do nosso esteta, é o efeito mais eficaz para promover o 

soerguimento do homem-inteiro à condição de homem-inteiramente. Mesmo que de modo 

que não se permita uma visibilidade completa, senão ‘invisível’, a evocação artística, na sua 

forma catártica, toma do conteúdo vital presente já na vida concreta determinada força que, 

por meio do campo homogêneo específico de cada arte, se faz eficaz ao orientar as vivências 

do receptor ao centro da mais profunda e íntima humanidade. Manifesta-se, por intermédio da 

conformação da obra, um novo mundo, agora esteticamente apropriado ao humano. Essa 

novidade mundana eleva o receptor, mesmo que por somente preciosos instantes, a um 

patamar de superior humanidade: desperta nele o homem-inteiramente. Isso apenas é possível, 

visto que a experiência humano receptiva é, do ponto de vista imediato, uma vivência de 

conteúdo; está na corrente da vida, mas não é perceptível ao olho nu, para ser sentida precisa 

de uma lente que possibilite ao vivente, como disse Eduardo Galeano (1995), ajudar a olhar.  

Nas palavras de Lukács (1966, v.2, p. 501): “A transformação do homem inteiro da 

cotidianidade no homem inteiramente tomado que é o receptor em cada caso, ante cada 

concreta obra de arte, move-se precisamente na direção de uma tal catarse, extremamente 

individualizada e, ao mesmo tempo, de suma generalidade”. A catarse, por meio do filtro 

lapidado pelo meio homogêneo, fornece, portanto, tal ajuda para que o vivente imerso em seu 

cotidiano possa acessar (sentir) um mundo completamente novo, no entanto, possível apenas 

ao humano. 

O conceito de omnilateralidade deixa a categoria da catarse com mais claridade. Por 

isso, detenhamo-nos algumas linhas nessa definição, porém como já advertido, sem a 

necessária profundidade. As linhas lukacsianas definem omnilateralidade como a 



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                192 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

possibilidade de um desenvolvimento total do indivíduo: o desdobramento e desenvolvimento 

de todas as suas capacidades, de todas as possíveis relações sociais com a vida. Mesmo sendo 

uma possibilidade, mantém-se, ao mesmo tempo, como a aspiração do sujeito humano a um 

patamar superior de convivência social, de criação de relações humanas autenticamente 

omnicompreensivas. O preciso sentido de omnilateralidade, na letra do esteta magiar, é um 

ideal dentro de uma possibilidade. Para utilizar as expressões do próprio autor: “a meta de um 

infinito processo de aproximação” (LUKÁCS, 1966, v.2, p. 504). Como explica o autor, 

precisamente, a proporção entre o esforço e a tarefa impõe como necessidade tanto uma 

pluralidade de caminhos como um caráter somente aproximado às consecuções possíveis: “É 

sempre uma aspiração, um esforço, um intento de aproximar-se à infinitude extensiva e 

intensiva que está contida em si – ou, em outras palavras, desenvolve-se objetivamente – 

nessa omnilateralidade [...]” (LUKÁCS, 1967, v.4, p. 116). 

O decisivo para o conceito de sujeito humano omnilateral é que a realização factual 

dessa omnilateralidade segue sendo inalcançável no devir da humanidade. Quando se 

considera que os efeitos evocativos causados pela arte, a catarse, por exemplo, realiza tal 

ideal, significa dizer que o tráfego do homem-inteiro com vivência na cotidianidade para o 

homem-inteiramente com a experiência receptiva de uma autêntica obra de arte, representa 

sempre um passo a mais na direção de uma aproximação à omnilateralidade. Centrado, 

portanto, no horizonte dessa meta, o homem-inteiramente é movido para a realização 

extraordinariamente múltipla de se alçar para uma realidade concreta prenhe de uma 

variedade de infinitas possibilidades. A arte, por intermédio da catarse, atinge profundamente 

o núcleo humano, possibilitando que o receptor ponha em andamento uma crítica profunda ao 

mundo em que vive. O arcabouço estético proporciona uma mudança qualitativa, pois 

explicita intensificando o que já existe na vida cotidiana. 

Do efeito produzido pela refiguração artística, como debatido, cria-se a comoção 

catártica. Aqui há um liame entre a ética e estética. Essa conexão, porém, para que fique 

explicada, precisa que se toque na questão do Antes e do Depois do efeito causado pela 

comoção. Como adianta Lukács (1966, v.2, p. 507), no imediato, mescla-se à comoção 

receptiva, “[...] pelo novo que desencadeia nele [no receptor] cada obra individual, um 

sentimento concomitante negativo, um pesar, uma espécie de vergonha por não ter percebido 

nunca na realidade, na própria vida [...]; em tal comoção e contraste está contida “uma 

anterior contemplação fetichizadora do mundo, sua destruição por sua própria imagem 

desfetichizada na obra de arte e a autocrítica da subjetividade” (p. 507). Lukács (1966, v.2, p. 



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     193 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

508) utiliza argumentos de Goethe referentes às artes plásticas, mas os estende também para 

as demais artes; vejamos: 

 

O enriquecimento e o aprofundamento que suscita toda autêntica obra de arte 
plástica – pelo qual, seja dito de passo, o sentido artístico dos homens desperta-se e 
desenvolve-se – são quase inimagináveis sem uma tal comparação, ainda que esta 
não passe de um sentimento concomitante apenas consciente, e independentemente 
de que a eficácia de seu acento emotivo seja forte ou débil. (Aqui vemos de novo 
que a vivência artística receptiva não se pode compreender sem ter em conta o 
Antes.). A censura ao Antes, a exigência para o Depois, ainda que ambos apareçam 
quase apagados na imediatez da vivência, constituem um conteúdo essencial do que 
antes chamamos forma maximamente generalizada da catarse: uma sacudida tal da 
subjetividade do receptor que suas paixões vitalmente ativas exigem novos 
conteúdos, uma nova direção, e, assim purificadas, convertam-se em embasamento 
anímico de “disposições virtuosas”. 

Independentemente da duração do efeito comotivo, as anteriores decisões do indivíduo 

– o Antes – não podem ser modificadas. Elas permanecem suspensas enquanto durar o 

movimento catártico efetivado pela obra. Logo após a comoção, o receptor retorna ao seu 

cotidiano com as mesmas finalidades concretas que tinha antes. Haja vista que a peculiaridade 

dessa suspensão que leva do homem-inteiro ao homem-inteiramente não se refere diretamente 

a seus esforços anteriores, ao Antes da vivência catártica. A influência modificadora da obra 

orienta-se predominantemente ao comportamento geral do homem-inteiro de Antes da vida 

cotidiana. O homem-inteiramente tomado pela receptividade retorna ao homem-inteiro com 

vistas ao Depois. O Depois consiste exatamente no modo como esse sujeito receptor, ainda 

como homem-inteiro, livra-se de suas sugestões e já, como homem-inteiramente, elabora o 

adquirido transformando-o em algo decididamente novo para sua vida desse instante em 

diante. Repete-se, para evitar mal entendimentos, que o tráfego é momentâneo. Logo após a 

catarse, há a reconversão do homem-inteiramente receptivo em homem-inteiro da 

cotidianidade. O essencial desse movimento dialético de negação, preservação e superação é o 

seguinte: não há transformação literal nas finalidades práticas imediatas dos homens e 

mulheres, cuja comoção da vivência estética os suspendeu temporariamente. Isto é, não há 

alteração primária direta em tais atividades, visto que somente quando o efeito catártico exige 

de modo suficiente uma determinada força, as novas finalidades brotadas dessa exigência 

surgem, mesmo que renovadas, em consequências mediadas pelas anteriores. Não há 

garantias, no entanto, que o vivente consiga modificar o Depois em seu cotidiano, pois isto 

está determinado pelas condições objetivas. A função da arte se cumpriu, dado que a obra fez 

o sujeito enxergar no antes atitudes reprovadas. 



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                194 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

Nas autênticas obras de arte, o traço comum do Depois do efeito estético é evidente. 

Ao ter contato com tal influência, a vivência transforma o indivíduo, catarticamente, em 

homem-inteiramente tomado pela receptividade que, por sua força, guia o retorno do homem-

inteiro com vistas ao Depois. Todas as peculiaridades da obra, através do meio homogêneo, 

criam nesse estado receptivo uma influência que exerce efeitos, às vezes tênues e quase 

imperceptíveis e em outras ocasiões potentemente visíveis. Tais efeitos atingem e sacodem o 

mais essencial existente no centro e na periferia do homem-inteiro.  

Com a explicação do funcionamento do Antes e do Depois do efeito produzido pela 

obra na esfera estética, pode-se melhor indicar os pontos de aproximação e distanciamento 

entre a ética e a estética. Cada efeito catártico é um reflexo depurado, filtrado pela lapidação 

do meio homogêneo da arte de que se trate que, pela capacidade de depuração, tem como 

resultado a concentração da consciência do receptor. A produção dessa concentração que leva 

à comoção tem páreo na vida concreta. Desprende-se desse processo que o receptor, 

acometido pela crise catártica, concentra sua reflexão no que é vitalmente essencial nos 

acontecimentos de sua vida objetiva. Ainda que em alguns casos o que desencadeie o processo 

esteja em germe, ou mesmo que seja uma prospecção de futuro, não muda o efeito comotivo.  

Pronto, já temos uma primeira aproximação: a ética e a estética retiram seus materiais 

vitais da cotidianidade. Pode-se, então, dizer que o conteúdo comum entre as duas esferas é a 

vida concreta. Há, no entanto, como anunciado, distanciamentos. Para o problema catártico da 

ética o elemento de partida a ser considerado é que, do ponto de vista da regulação da vida 

humana, essa comoção constitui um caso limite e, sobretudo particular, entre as possibilidades 

eticamente possíveis. Para a ética, mesmo sendo possível soluções duradouras por sobre fortes 

comoções emocionais, o decisivo é que haja uma consequente hierarquia por sobre todo e 

qualquer entusiasmo, por mais sincero e apaixonado que ele seja. Aqui, há a tendência ao 

equilíbrio. Para a esfera estética, a ambiguidade e a mutação dos contrapostos, que precisa ser 

filtrada para a ética, é esteticamente valorizada. Esse múltiplo espaço de tensão, jogo e 

ludicidade é amplificado. A catarse artística, em sua autenticidade realista, tem o poder de 

despertar nos receptores efeitos eticamente negativos. Essa negatividade, contudo, precisa ser 

entendida a partir do que a sociedade, em suas contradições histórico-contextuais, considera 

como bem ou mal. A história da arte documenta com fartura casos em que, 

independentemente da intenção do criador, o efeito catártico da obra acha atalhos eticamente 

problemáticos que podem desencadear negatividade no receptor.  

Como resumo desse debate, pode-se indicar o seguinte: a comoção catártico-estética 

não pode abrir mão de dialogar com a ética. Essa articulação não pode, entretanto, ser 



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     195 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

entendida como uma subordinação do campo artístico à esfera ética. A conexão entre as duas 

esferas é o cotidiano. Desse solo, ambas retiram suas matérias vitais, seus conteúdos. 

Sintetizando: a estética não pode dispensar a ética. O compromisso da catarse artística, não 

obstante, em primeiro plano, é com o cotidiano. Terreno onde as duas encontram, repetimos, 

seus materiais vitais. Sendo assim, resta perguntar o seguinte: qual a influência moral do 

efeito catártico-estético da arte na vida social? O fechamento interno da obra de arte, sua 

totalidade omnicompreensiva, arredondada, carrega em si a desobrigação do vínculo absoluto 

entre ética e estética. Como explica Lukács, isso se justifica pelo fato de que a limitação do 

campo artístico a uma “casualidade”, em que se acentua essencialmente a “suavização dos 

costumes”, pode também degenerar em “debilidade”, dificultando qualquer previsão moral. O 

fechamento da obra em uma mundanidade esteticamente arredondada recusa, por ser 

apropriado a si, os efeitos moralizantes imediatos. Nunca é demais repetir, para concluir este 

item, que a arte não pode abrir mão de refletir os problemas éticos de seu tempo, não se 

resumindo, todavia, a eles.  

 

3.2 Entre a ética e a estética: a forma para um conteúdo determinado 

 

Não é um problema contemporâneo a interpenetração da ética na estética, tampouco é 

novidade a estetização da ética. O ponto de partida para compreender adequadamente essa 

relação é seguir o que orienta Marx (2008) sobre as abstrações razoáveis, dado que tanto a 

ética como a estética são abstrações razoáveis. De modo geral, a vida cotidiana ignora os 

limites rígidos entre a ética e a estética. Estas duas esferas, na correnteza da vida cotidiana, 

não admitem uma precisa distinção. Isso aumenta a dificuldade de entendimento da 

problemática; contudo, para a adequada análise dessa relação, é preciso considerar que a 

abstração razoável marxiana não é uma generalização distante e alheia à vida real e pedestre. 

A opção, portanto, para tratar um problema dessa monta é considerar que a relação entre a 

ética e a estética pressupõe abstrações razoáveis, mas sob conexões reais com a vida humana. 

Importante pontuar que esse processo intelectual de captar o movimento do objeto não pode 

desprezar as transições entre os dois elos dessa relação, pois a vida produz, pela força de seu 

movimento concreto, um embaralhamento entre as esferas da ética e da estética, o que cria 

transições confusas. A dificuldade da distinção, no entanto, não anula, como explica Lukács 

(1967, v.4, p. 265), a existência de “[...] objetos e tendências de autonomia relativa e em 

múltipla contradição dialética entre elas.” 



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                196 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

O complicador para a empreitada reside no fato de que o embaralhamento entre as 

duas esferas tem um lastro histórico muito grande e seu rebatimento planta sementes no solo 

cotidiano. É preciso distinguir com a maior precisão possível se a mistura entre o campo da 

ética e da estética é propriamente uma confusão filosófica ou se se resume aos problemas da 

vida cotidiana. Para desobscurecer a transição perguntar-se-á, com o autor, o seguinte: de que 

modo as categorias e os momentos estéticos penetram as reflexões, predominantemente, 

éticas? A hipótese levantada por Lukács para essa indagação é que o comportamento estético 

produz determinados e decisivos motivos que se orientam para as objetivações superiores, a 

exemplo da ética, mas também da religião e até da filosofia. O importante é a adequada 

caracterização desses motivos. Com eles caracterizados, abre-se a possibilidade para a 

compreensão da problemática que agora se enfrenta. 

A ética, para começar por ela, produz uma dualidade que põe a pessoa privada da 

cotidianidade em contraposição a determinadas orientações de conduta. Quando o sujeito 

humano se esforça para internalizar como auto obrigação tais orientações éticas, ao mesmo 

tempo e na mesma medida, o sujeito privado de que se trate produz certo descolamento de sua 

personalidade privada singular. Isso faz com que este sujeito, para atender tal orientação, 

abandone a posição em que se encontra sua personalidade. É da essência da ética a aspiração 

humana a uma vivência orgânica, sem conflitos hostis que oponham a pessoa privada às 

orientações sociais, ou seja, sem uma obrigação excludente entre a pessoa humana e as 

orientações determinadas socialmente. Não se pode deixar de registrar, por um lado, que, do 

ponto de vista da classe, é conveniente que o sujeito humano não sinta tensão em aderir ao 

que determina, moral e eticamente, certa classe em determinado período histórico. Já, por 

outro lado, do ponto de vista dos sujeitos, os indivíduos aspiram a uma conduta ética sem 

conflitos entre eles e a sociedade.  

Em épocas em que as lutas e os ideais éticos aparecem sob tensão, o sujeito humano 

sente dificuldade de atender aos ideais éticos em conformidade com a sua personalidade 

privada. É função da estética absorver a expressão dessa contradição, pois é da natureza 

mundana do reflexo estético expressar o que tenciona a vida humana. A refiguração alcançada 

em momentos de colisão entre as aspirações humanas e as orientações éticas é a expressão 

conformada esteticamente desses conflitos, jamais uma manifestação da beleza humana. O 

reflexo estético pode – mas não é obrigação dele – apresentar-se como modelo da conduta 

social e acabar por promover a penetração de categorias estéticas na ética. 

Essa questão não pode ser encarada sem se recordar que, na Antiguidade, catarse 

estética e o comportamento ético andavam juntas, visto que a estreita vinculação entre a 



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     197 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

cidadania grega e a ética: entre a formosura e a bondade impossibilitavam a separação. 

Interessante notar que Lessing, ao retomar os clássicos gregos, pretendeu atualizar o debate da 

catarse perante as chamadas ilusões heroicas que pensavam em ressuscitar a polis no contexto 

da Revolução Francesa. Para Lukács (1966, v.2, p. 514): “A ruína destas ilusões produz o 

estado da sociedade, o indivíduo e a ideologia (no mais amplo sentido) causante dos 

complicados e multívocos fenômenos que temos analisado”; não obstante, essa tentativa 

apenas complica ainda mais “a relação existente entre a catarse estética e o comportamento 

ético, o qual, entretanto, não deixou de existir. Renunciar a ela seria renunciar a toda arte 

superior” (p. 514). 

Para Lukács, o problema plantado na Antiguidade tem na expressão kalokagathia 

(καλοκαγαθία), uma síntese da problemática acerca dessa relação, pois tal termo expressa o 

ideal da junção entre o belo e o bom, a beleza e a virtude, concentrando, por sua vez, o desejo 

dos aristocratas gregos que se viam como bondosos e formosos. O filósofo de Budapeste 

entende que esse ideal grego tem origem no comunismo primitivo. Os sujeitos primitivos 

aceitavam como coisa óbvia a regulação da prática cotidiana pelo costume e pela tradição, o 

que elimina a tensão entre a ética e a estética. Registra-se que a necessidade do uso da guerra 

e da política como meios para a manutenção do poder, associado ao desprezo pelo trabalho 

manual, à exercitação do corpo e ao culto da retórica, dão o tom, na Antiguidade clássica, 

para a criação e desenvolvimento de um ideal ético interligado à estética. 

Desse contexto, desprende-se uma importante distinção entre a ética e a estética. 

Quando se analisa a relação essência-aparência em referência aquele par relacional, percebe-

se que, enquanto na ética somente pode haver uma intenção postulativa, ou seja, hipotética e 

aproximativa, dado que o reflexo ético é a realidade concreta mesma; na estética, como 

explica Lukács (1967, v.4, p. 269): “a aparência tem valor na medida em que expressa 

adequadamente, sensível e evocadoramente, a essência, mediante casos singulares levados a 

tipicidade, ao nível da segunda imediatez de origem estética.” Isto é, enquanto este reflexo é 

um modo determinado de refletir a realidade, nunca o real em seu puro em-si, a ética é ela 

mesma a realidade concreta. As aspirações das ações singulares dos sujeitos, objeto da ética, 

não garante que haja harmonia entre a intenção dos viventes e as consequências de suas ações, 

por isso, seu resultado apenas pode ocorrer de modo aproximativo à realidade. Como 

compreende Lukács (1967, v.4, p. 266): “o mandamento interiorizado, moral ou ético, tem 

que se realizar pela própria vontade, pela energia própria do homem de que se trate, vencendo 

as resistências que lhe opõem os afetos, os preconceitos etc., desse mesmo homem. ”  



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                198 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

Disso se retira que, embora sendo limitada a ação do sujeito em relação às 

consequências de seus atos, a ética, quando se considera a relação essência-aparência, possui 

estrutura qualitativamente distinta da estética. Em resumo, o ético orienta-se para a essência 

do conteúdo, secundarizando a forma aparencial; já a estética, por sua força refigurativa, 

realiza-se na coincidência entre forma e conteúdo. Há de se advertir, contudo, que esta 

distinção não pode ser rigidamente absolutizada, uma vez que em estética a forma se orienta a 

um conteúdo específico e a convergência do fenômeno com a essência, no campo da ética, 

apresenta consequências formais. Mesmo que não se despreze a possibilidade de o fenômeno 

ético produzir um “efeito estético”, é preciso ter em alerta que caso essa possibilidade se 

confirme, ela se realizará, necessariamente, como um subproduto estético. Se houver um 

exagero da conversão da intenção ética em estética, como é comum ao idealismo, 

infalivelmente haverá uma falsificação do conteúdo estético, que, como já sabemos, 

determina a forma. 

O resultado colhido da tematização do par relacional essência-aparência em relação às 

distinções entre ética e estética não pode esconder as inúmeras aproximações que existem 

entre essas duas esferas. As semelhanças existentes advêm da prática ética, de suas causas e 

de suas consequências sociais. Como tanto a ética quanto a estética retiram seus materiais 

vitais da vida cotidiana, há o perigo em não se fazer adequadamente as precisas distinções. O 

campo comum que fornece o nascedouro a ambas esferas, precisa ser considerado, no entanto, 

sem desprezar as inúmeras transições e diferenciações existentes entre a ética e a estética. 

Esse embaralhamento, mediado e amplificado pelo modo de ser fragmentário do cotidiano, 

que resulta na estetização da ética, como dito, não é recente. Para o filósofo magiar, desde 

Platão há uma confusão do conceito de beleza que permite, por seu modo idealista de 

compreender a realidade, a introdução da estetização da ética. Essa falsa estetização 

desnaturaliza fenômenos da vida, recusando sua justificada peculiaridade, que é de onde pode 

brotar a correta determinação da singularidade fenomênica.  

Para avançar sobre as diferenças fundamentais entre o campo ético e o estético, sem se 

afastar do verdadeiro lugar que a problemática ocupa na vida humana, torna-se necessário 

enfrentar o debate de outro par dialético, a saber, forma-conteúdo. Essa tematização se 

justifica dado que o idealismo filosófico valoriza demasiadamente a forma em relação ao 

conteúdo, o que desfoca completamente a possibilidade de uma devida compreensão do 

fenômeno. Para Lukács (1967, v.4), a superestimação da forma referente ao conteúdo é 

inevitável no idealismo, o que provoca uma intensificação da desorientação metodológica. O 

autor considera que a hierarquização proposta pelo idealismo para o par relacional que agora 



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     199 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

se estuda é tão extrema que resulta impossível a adequada compreensão da problemática. Nas 

construções filosóficas idealistas, prossegue o húngaro, aparece frequentemente a seguinte 

polarização: no topo, a forma pura em sua supremacia; na mais rebaixada profundidade, o 

conteúdo caótico desligado da forma. Não é oneroso relembrar que, tanto em ética quanto em 

estética, o princípio fundamental que articula a relação forma-conteúdo, requer uma forma 

para um conteúdo específico. Isso implica resumir, com Lukács (1967, v.4, p. 274), que “[...] 

o princípio fundamental da distinção é também aqui de conteúdo que cria sua própria forma. ” 

Para vencer, portanto, o hipostasiado pensamento idealista que, conforme escreve 

Lukács (1967, v.4, p. 271), “[...] procura reduzir a história universal a uma luta entre a luz e as 

sombras, entre o espírito e a matéria, entre o bem e o mal [...]”, o autor apoia-se na concepção 

hegeliana que considera a ideia como uma unidade entre o conceito e a realidade. Para o 

filósofo marxista, Hegel foi o único idealista objetivo que respeitou as determinações 

metodológicas e históricas desse problema, pois o filósofo alemão entendeu que o conceito, 

na medida em que determina a si mesmo, determina também, e ao mesmo tempo, a realidade; 

isto é, o ser real que é tal como tem que ser, contém em si seu próprio conceito (Hegel, 1989). 

Esses pontos, no entanto, não podem ser considerados sem a crítica marxiana, ou seja, é 

preciso atentar para o fato de que o fenômeno em tela se desenvolve pela ação de sujeitos 

humanos que são o que são graças a divisão social do trabalho. 

Não há como avançar sobre o adequado entendimento dessa problemática, portanto, 

sem um retorno às questões de princípio, uma vez que qualquer desvio idealista ou 

mecanicista pode identificar a ética com a estética, ou estetizar questões morais, que tem 

assunção em tempos de crise. Um dos maiores preconceitos idealistas que tem rebatimentos 

negativos ao adequado entendimento de nossa problemática é a hierarquia do criador por 

sobre suas obras. Como sabemos, graças aos achados de Marx (2008), o produto do trabalho 

abriu a possibilidade ao ócio, que, por sua vez, possibilitou ao sujeito humano um nível 

superior de desenvolvimento de suas capacidades psicossomáticas. As ferramentas e o 

resultado do trabalho humano é, ao mesmo tempo, veículo de sua autoprodução e caminho 

para ele se afastar, cada vez mais, das barreiras naturais. Esse resultado permite um constante 

aperfeiçoamento e aprofundamento da cultura humana. Esse caráter da teleologia advinda do 

trabalho, intensificada pela divisão social do trabalho, articula inextricavelmente a vida 

cotidiana com as objetivações superiores. Em uma expressão: há uma interação dialética entre 

o vivente e sua autossatisfação. Como sintetiza as palavras do Lukács (1967, v.4, p. 286): se 

realmente existe uma gradação hierárquica entre o criador e a obra, essa hierarquia deveria 

considerar as objetivações superiores, criadas pelos próprios produtores, a exemplo da arte, da 



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                200 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

ciência e da ética; portanto, “[...] a tese de que o homem cria ou produz mais além e por cima 

de si mesmo, corresponde aos fatos objetivos da vida bastante mais adequadamente que a 

ideia idealista de que o criador está necessariamente por cima do que produz.” 

Esse suporte metodológico é suficiente para que a problemática em tela se livre da 

dicotomia insuperável entre o bem e o mal, a forma e o conteúdo, a ideia e o conceito, o 

espírito e matéria. As abordagens idealistas e as mecanicistas costumam, por um lado, 

identificar o ético com a bondade e, por outro, a estética com a beleza. Para que o fundamento 

da diferenciação se ancore em um exemplo, deve ser dito que todo conteúdo ético tem que 

pretender uma positividade, já a refiguração estética oscila entre o bem e o mal. Essa 

exemplificação toca na sentença aristotélica, segundo a qual o que na vida pode causar repulsa 

e ser recusado, na arte pode proporcionar satisfação estética. O decisivo, contudo, para a 

devida compreensão do axioma plantado pelo filósofo grego é a especificação da categoria da 

mundanidade, dado que tanto a ética como a estética são cismundanas. O mal-estar que se 

expressa nessa tematização reside no fato de que, como explica Lukács (1967, v.4, p. 275): 

Somente em épocas de crise social, as quais fazem, principalmente, problemática a 
vida ética dos homens, podem produzir-se perversões que abstraem da substância 
ética e contemplam isoladamente, ‘esteticamente’, seus modos aparenciais [...]. Este 
movimento pode inclusive levar a negar toda conexão entre a conformação estética e 
a existência moral dos homens, a ‘libertar’ a arte de todas as determinações de 
conteúdo que influem decisivamente na sua forma, e fazer do estético um princípio 
completamente autônomo, enquanto, por outra parte, a hesitação e o naufrágio dos 
valores éticos manifestam-se na forma de uma atitude imediatamente ‘estética’ 
diante dos fenômenos morais da vida.  

 

Todo gozo artístico, não obstante, mesmo aqueles que, por exemplo, refiguram a 

maldade, o repugnante e o humanamente desprezível, precisa ser reconduzido artisticamente 

ao mundanismo que é típico de toda arte autêntica. Sem essa recondução, a satisfação 

proporcionada pela obra inclina-se para um desastre moral exposto na forma do pseudo-

estético.iii  

Para aclarar esse conjunto problemático, citemos dois casos. Consideremos, 

inicialmente, um sujeito que, por meio de uma produção artística, locupleta sua 

autossatisfação na perversidade, cobiça e destruição dos valores humanos. Neste caso, ele está 

apenas preso à imediaticidade da sua singularidade privada. Em seguida, consideremos a arte 

e sua relação com a vida cotidiana. Por mais que a arte levante a conformação artística por 

cima da cotidianidade e consiga denunciar profundamente as debilidades e desvios do 

comportamento humano, se ela não atender às categorias estéticas, inevitavelmente, 

deformará suas conexões artísticas fundamentais. A refiguração do comportamento antiético 

gb
Realce
A publicação omitiu a seguinte nota:
Sobre esse debate, ver a discussão apreendida por Artur Bispo Santos Neto (2011).



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     201 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

sem articulação com a tipicidade humana e com a sua devida superação por intermédio da 

ação da particularidade, não atinge o núcleo central do estético. Nesses casos, mesmo que haja 

uma estetização espontânea de questões éticas na obra acabada, manifestar-se-á uma tentativa 

de exposição de algo politicamente correto, jamais a reflexão autenticamente artística. Isso se 

processa pelo seguinte motivo: a arte tem como tarefa encontrar uma forma de expressão 

evocadora que seja, simultaneamente, pessoal e suprapessoal. Além disso, precisa ser sensível 

e ter o poder de manifestar a alegria e seu sorriso, o luto com seus lamentos, e ainda o 

escárnio e as consequências sociais que acompanham a mentira e seus derivados. 

 

3.3 Beleza e erotismo sexual: distinções necessárias entre o agradável e o estético 

 

    Com o tratamento adequado dos pares dialéticos essência-aparência e forma-conteúdo, 

a exposição adquiriu condições para direcionar sua atenção ao problema do erotismo-sexual, 

pois a falsa hierarquia de um criador absoluto apartado da criação e a também falsificada 

concepção da existência de uma ‘sensibilidade’ superior e inteligível, como visto acima, são 

axiomas implícitos ao Eros. Isso é importante, haja vista que, sob tal falsificação, a esfera 

estética é vestida com uma roupa que a reduz à dicotomia bem-mal. Essa fantasiosa 

concepção, ao forçar uma identidade protegida pela glória do espírito que se encontra a si 

mesmo, acaba por aniquilar tanto a bondade quanto o seu oposto. O papel da beleza, no 

círculo dessa fantasia da razão, é reduzido à missão de atrair para o sujeito vivente a 

sensualidade presa na vida cotidiana. O belo, nesse contexto fantasioso, torna-se cada vez 

menos pedestre e menos sensível, dissipando-se como uma parábola da formosa do bem. Essa 

doutrina do Eros, como sintetiza Lukács (1967, v.4), com efeito, dissolve o estético como se 

ele fosse um “vapor barato”, um subproduto da inteligência. 

Para o nosso autor, não há dúvidas de que esse conjunto de problemas precisa ser 

revolvido na esfera da dialética entre o agradável e o estético. O filósofo marxista entende que 

a apartada duplicação platônica do Eros em duas encarnações distintas já sinaliza para essa 

problemática, que é essencialmente uma questão de princípio para a estética, dado que esta 

esfera não pode se erguer sem sua articulação inicial com o campo do agradável. 

Naturalmente, o estético não se contenta apenas com a agradabilidade, precisa superá-la; mas 

para nascer, precisou se desprender do puramente agradável. Nosso autor esclarece que o 

próprio Platão já advertia a inexistência de elemento estético na satisfação puramente erótico-

sexual. Resta indagar, acerca da problemática do Eros platônico, se nessa questão encontram-



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                202 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

se elementos que sirvam de ponto de partida para analisar a existência, ou não, da inclinação 

da beleza sensual para as aspirações humano superiores, a exemplo da ética e da estética. 

A divisão mecânica do Eros, isto é, sob a cisão de encarnações separadas e distintas 

sem que haja mediações entre as partes, abre um insuperável abismo que separa de um lado a 

sensualidade e de outro a espiritualidade. Sem as necessárias mediações e transições 

existentes concretamente na vida cotidiana, a esfera estética não consegue se erguer ao 

patamar de objetivação superior; ficará presa à encarnação de uma formosura que apenas pode 

alcançar o agradável, jamais o autenticamente artístico. O problema, como esclarece nosso 

autor, é que para na filosofia da Antiguidade grega, a relação puramente sexual encontra-se 

principalmente no amor aos efebos.  

Não se pode, contudo, entender o devido papel dos efebos sem antes relacioná-los ao 

serviço militar. Como documenta Bengtson (2006), na Grécia, como em todo país onde 

existia militarismo, o verdadeiro problema do exército de cidadãos situava-se no plano 

psicológico. Os homens tinham a obrigação de se alistar na instituição militar, onde eram 

submetidos a um rigoroso treinamento com a finalidade de garantir certas táticas bélicas. Em 

consequência dessa exigência, os jovens entre 18 e 20 anos eram treinados sob vigilância de 

homens mais velhos que incluía exercícios físicos como preparação belicosa. “A educação 

militar dos efebos era um valor insuperável, porque inculcava à juventude o amor à pátria. 

Despertava naquela a vontade de se dedicar com todo o ser ao serviço desta”. (Bengtson, 

2006, p. 128-9). 

A tematização do Eros, por se manifestar de modo tão evidente na problemática da 

estatização da ética, aparece com muita força na relação entre a beleza e a bondade. Como 

entende o húngaro, Platão preserva a atração erótico-sexual – ligada diretamente à beleza 

natural do corpo humano – como trampolim para se chegar à virtude ascética. Ressalta-se que 

a formação social predominante na pólis grega é a utopia em torno do ideal de cidadania, que 

se assenta, nunca é demais repetir, sobre a divisão social do trabalho escravo.iv A utópica 

pretensão de se alcançar o virtuosíssimo caráter da bondade por meio do erotismo sensual, 

desmantela-se quando se comprova que o verdadeiro erotismo dos efebos da pólis 

desconsiderou o asceticismo platônico.  

De maneira geral, como conclui Lukács (1967, v.4, 195), na Antiguidade, a vinculação 

entre honra militar e valores políticos, presente na realidade dos efebos, tinha mais capacidade 

de “[...] ultrapassar a mera sexualidade, [do] que a relação com a mulher [...].” 

A divisão mecânica do Eros cindida entre duas encarnações distintas, proposta por 

Platão, é um bom exemplo de separações rígidas que atrapalham o adequado tratamento da 

gb
Realce
A publicação omitiu a seguinte nota:
Na Grécia antiga, importa relembrar, ainda não há formações cristãs.



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     203 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

relação entre ética e estética. A doutrina do Eros, no entanto, quando feita sob as adequadas 

reflexões, longe do mecanicismo e distante do idealismo, abre as veredas ao devido 

entendimento do lugar do erotismo na vida humana. Concebida dessa maneira, ou seja, 

abrigando a totalidade do sujeito humano em relação à necessidade do amor erótico-sexual, o 

erotismo alcança os valores superiores do humano: inclina-se para as objetivações superiores. 

O que justifica a confusão platônica, explica Lukács, relaciona-se diretamente com o 

embaralhamento do conceito de beleza, em que é introduzido uma estetização que desfoca e 

desnaturaliza fenômenos próprios da vida cotidiana. Essa miopia cria obstáculos para que se 

entenda adequadamente a peculiaridade da singularidade privada, o que resulta na estetização 

da ética. A confusão de embaralhar a realidade e sua refiguração – típica do platonismo –, por 

não considerar as transições reais da vida do vivente em seu cotidiano, em vez de produzir o 

verdadeiro lugar do erotismo no âmbito da vivência humana, cria falsas transcendências 

estetizadas. Desse modo, a ética confunde-se com a estética, trazendo preconceitos decisivos 

para a segunda. 

O debate sobre o comportamento erótico-sexual, na Antiguidade grega, planta pistas 

para a compreensão da seguinte questão: a formosura que uma pessoa apaixonada enxerga no 

sujeito, objeto de sua paixão, não necessariamente se relaciona com a esfera estética. Resta 

responder como os tons de agradabilidade contornam a beleza manifestada em uma atração 

erótico-sexual entre pessoas. Para avançar sobre essa nova tematização, é preciso recuperar a 

relação entre a personalidade privada e a sexualidade.  

Toda relação erótico-sexual, independente que seja duradoura, passageira, ou 

omnicompreensiva em sua paixão, dá-se entre pessoas privadas. Existe nessa classe de relação 

uma força que domina a especificidade da subjetividade privada. Essa força atua, interna e 

externamente, de tal modo que absorve completamente os indivíduos envolvidos. As 

condições em que os amantes são atingidos pelo encontro que os ligou, ainda que a relação 

seja apenas uma paixão fugaz e tenha fim trágico, condiciona o hic et nunc, o que registra a 

sensação de agradabilidade em relação ao momento inicial que despertou a relação. Como 

desenvolve Lukács (1967, v.4, p. 289): “A peculiaridade e a intensidade dessa paixão consiste 

precisamente em que toma esse mero ser-assim, essa singularidade do ser amado, como algo 

último, imutável, como substância como tal, como destino. ” Isso ocorre em oposição de 

como se age nas demais relações sociais de modo geral, em que, com frequência, se atua com 

o esforço de transformar o interlocutor, interna ou externamente, de acordo com as próprias 

finalidades. A principal distinção agora pode ser exposta, pois quando o sujeito humano age 

inclinado às objetivações superiores de sua existência humano social, o indivíduo é impelido a 



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                204 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

superar sua própria singularidade privada. Processo distinto do que ocorre no erotismo sexual, 

cujo caráter essencial é a entrega e a afirmação incondicional e sem reservas da singularidade 

privada. 

Para Lukács (1967, v.4, p. 290), sem ornamentação mística, Karl Marx expressou, 

“[...] com tanta violência quanto claridade, esse mesmo sentimento em uma carta de amor. ” 

O esteta húngaro recorta que o pensador alemão separa de sua relação com Jenny até o amor 

ao proletariado. Mesmo sendo redundante, vale ressaltar que o fundamento de toda a obra do 

grande escritor revolucionário alemão foi justamente o amor ao proletariado. Não obstante, 

Marx enxerga claramente que seu amor a Jenny lhe garante a possibilidade de autoafirmação 

pessoal, própria e necessária à pessoa humana. Como esclarece Lukács (1967, v.4, p. 291), 

“[...] é claro que aqui, na realidade verdadeira imediata do grande amor, não se trata do autor 

do Capital, do primeiro dirigente do proletariado revolucionário [...]”; senão de duas pessoas 

distintas com personalidades singulares privadas também diferentes entre si, ou seja, dois 

seres humanos: um chamado Karl Marx e o outro batizado como Jenny Westphalen. Para o 

esteta de Budapeste, também fica claro que o grande revolucionário e cientista de alcance 

universal não pretende abrir mão de sua dedicação ao proletariado; o que ele procura é 

encontrar um ponto seguro onde possa se ancorar e se apoiar. Em outros termos: um apoio 

que possa confirmar sua personalidade singular privada.  

O que mais interessa desse debate é afirmar que a beleza em sentido estético se 

posiciona de modo distinto do belo que existe no agradável. A boniteza da pessoa amada 

contemplada por um amante, por exemplo, através de uma fotografia, importa pouco ou quase 

nada, se a fotografia apresenta ou não qualidade artística. O que interessa ao amante, ao 

contemplar o objeto de sua paixão, é completamente alheio a qualquer ponto de vista estético. 

Como sintetiza Lukács (1967, v.4, p. 292): “[...] a ‘beleza’ de uma amada não tem nada que 

ver com as possibilidades estéticas de um corpo feminino reproduzido ou reproduzível, e isso 

precisamente porque – também aqui – o amor tem sua base na singularidade privada. ” A 

natureza do amor erótico-sexual, quando autêntico, mantém-se e se alimenta da singularidade 

privada, nega, consequentemente, qualquer superação por meio da estética. 

Disso não se pode concluir que a refiguração estética seja alheia ao amor. A arte, em 

sua autenticidade, precisa refigurar o cotidiano. O amor erótico-sexual é um fato básico da 

vida cotidiana, superando inclusive a necessidade de procriação, dado que os humanos são 

produtores de afeto, cabendo-lhes a condição de fazer sexo sem a obrigação biológica da 

reprodução da espécie. A esfera estética, portanto, precisa conformar a relação entre o amor, 

bem como seu antônimo (afeto-desafeto) e as pessoas. As palavras de Lukács (1967, v.4, p. 

gb
Comentário do texto
A publicação omitiu a seguinte nota:

Minha querida, 
Escrevo-te outra vez porque me sinto sozinho e porque me perturba ter um diálogo contigo na minha cabeça, sem que tu possas saber nada, ou ouvir, ou responder... A ausência temporária faz bem, porque a presença constante torna as coisas demasiado parecidas para que possam ser distinguidas. A proximidade diminui até as torres, enquanto as ninharias e os lugares comuns, ao perto, se tornam grandes. 
Os pequenos hábitos, que podem irritar fisicamente e assumir uma forma emocional, desaparecem quando o objeto imediato é removido do campo de visão. As grandes paixões, que pela proximidade assumem a forma da rotina mesquinha, voltam à sua natural dimensão através da magia da distância. É assim com o meu amor. Basta que te roubem de mim num mero sonho para que eu saiba imediatamente que o tempo apenas serviu, como o sol e a chuva servem para as plantas, para crescer. No momento em que tu desapareces, o meu amor mostra-se como aquilo que na verdade é: um gigante onde se concentra toda a energia do meu espírito e o carácter do meu coração. Faz-me sentir de novo um homem, porque sinto um grande amor. [...] Não o amor do homem Feuerhach, não o amor do metabolismo, não o amor pelo proletariado – mas o amor pelos que nos são queridos e especialmente por ti, faz um homem sentir-se de novo um homem. 
Há muitas mulheres no mundo e algumas delas são belas. Mas onde é que eu podia encontrar um rosto em que cada traço, mesmo cada ruga, é uma lembrança das melhores e mais doces memórias da minha vida? Até as dores infinitas, as perdas irreparáveis... eu leio-as na tua doce fisionomia e a dor desaparece num beijo quando beijo a tua cara doce. 
Adeus, minha querida, beijo-te mil vezes da cabeça aos pés, Sempre teu, Karl. 




 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     205 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

293) resumem a análise recém apreendida, pois esclarecem que “as grandes figuras de 

amantes constituem, naturalmente, um importante objeto artístico, ” uma vez que “[...] como o 

reflexo estético tende a uma fidelidade radical à realidade, a singularidade privada de tais 

figuras, assim como a de suas relações, converte-se de modo necessário em ponto de partida 

da construção da obra. ”  

Aquilo, pois, que na vida cotidiana era singular-privado, portanto, apenas 

agradável/desagradável, agora, após a superação estética, converte-se em momento de uma 

totalidade vital que conserva na superação a unicidade do ser-em-si da singularidade privada 

pura, criando a possibilidade, por meio da pluraridade da arte, de alcance ilimitado. 

Em síntese, a peculiaridade específica do reflexo estético ultrapassa a mera 

singularidade privada, presa ao agradável, iluminando a vida cotidiana em sua inteireza e 

totalidade com uma nova luz, cuja força referência o sujeito vivente à autoconsciência da 

humanidade. O amor erótico-sexual, em princípio, não se diferencia da refiguração estética de 

qualquer outro fenômeno. O amor que se expressa por meio do erotismo sexual, do objeto 

amoroso e de seus sujeitos amantes, das complexas situações e destinos, mesmo não sendo 

distinto dos demais fenômenos cotidianos, fornece, pela natureza de apenas existir por 

intermédio da singularidade privada, condições adequadas para que se problematize as 

distinções entre o agradável e o estético, o que cria a condição do aprofundamento sobre as 

diferenciações entre a ética e a estética.  

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O presente artigo, de caráter teórico-bibliográfico, apoiou-se nos escritos estéticos de 

maturidade de Georg Lukács, especialmente nas reflexões contidas no capítulo 14, 15 e 16 da 

versão espanhola de sua Grande Estética. Com esse suporte teórico, afirmou-se não haver 

dúvidas da existência da beleza fora da arte e especificou-se a diferença entre o belo artístico 

e a beleza que se manifesta além da esfera estética. Baseando-se em tais inferências, a 

comunicação, portanto, aponta que, embora seja limitada a ação do sujeito em relação às 

consequências de seus atos, a ética, em relação ao par dialético essência-aparência, possui 

estrutura que a difere qualitativamente da estética. A confusão que cria identidade entre a 

ética e a estética, dá-se motivada pela opção idealista que supervaloriza a forma em 

detrimento do conteúdo, o que produz a separação rígida e sem mediações entre dois polos 

distintos, a exemplo de luz e sombras, espírito e matéria, bem e o mal, entre outros pares. 



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                206 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

Essa rigidez empobrece a tematização sobre a relação entre a ética e a estética, uma 

vez que, enquanto todo conteúdo ético tem que pretender uma positividade, a refiguração 

estética, por sua natureza de refletir o cotidiano, oscila entre o bem e o mal. A ética e a 

estética, com efeito, partilham da condição de que o conteúdo determina a forma. A ética, não 

obstante, é orientada para a essência de seu conteúdo, o que secundariza a aparência da forma; 

o estético, para poder conformar de modo realista seu material vital, manifesta-se na 

coincidência entre essência e aparência, onde a forma segue um conteúdo determinado. 

Para o esteta magiar, os viventes da vida prática cotidiana, aqueles que agem na 

imersão da práxis pedestre, mostram sempre, em suas formas superiores de consciência, 

acima de tudo na ética, um esforço para superar as correspondentes limitações objetivas e 

subjetivas da evolução e autoconsumação humana. Na realidade objetiva, tais limites 

aparecem na forma absoluta de fantasias transcendentais e na limitação da mera privacidade 

do subjetivo, o que faz convergir, como ponto de coincidência entre ambas, certa teologia 

referida ao humano. O filósofo explica que o trabalhador pode dizer ou sentir isto ou aquilo 

sobre o que faz em sua atividade laborativa; a dialética objetiva do processo de trabalho, no 

entanto, tomada em sentido mais amplo, junto com seus pressupostos e suas consequências, 

conduz inevitavelmente a que o resultado do trabalho se submeta a uma conexão 

imanentemente fechada, portanto, puramente cismundana. Essa conexão, que não conhece, 

em princípio, qualquer transcendência definitiva, pois é um elo que se fecha entre relações 

humanas, tem como base um mundo externo que, por sua vez, apenas pode ser conhecido e 

apropriado humanamente com base em coisas reais. Por isso, a ética é realmente o decisivo 

campo de combate entre a cismundanidade e a transmundanidade. Ela é o lugar da 

transformação real do sujeito, onde ele se preserva, ao mesmo tempo em que supera a mera 

singularidade da personalidade privada. Somente a ética, com efeito, pode apresentar uma 

resposta definitiva para todas as questões referentes à personalidade singular do sujeito.  

Ao refigurar um mundo apropriando esteticamente ao humano, adequando à 

cismundanidade, a estética registra a peculiaridade de sua imediatez. Isto é, a capacidade de 

superar – conservando –, na imediatez do cotidiano, produzindo uma nova e requintada 

reflexão imediata que não se encontra em nenhum outro terreno da vida social, mesmo que 

seja ele o ético. O sujeito receptor, nesse novo e refigurado “mundo”, encontra sua mais 

profunda humanidade.  

Resta indicar quais são as características dessa cismundanidade, desse novo “mundo”: 

por uma parte, sua forma aparencial é diversa da realidade existente em-si, apresentando, 

como elemento principal, determinada diversidade qualitativa; por outra parte, porém, 



 
Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade                                                                     207 

Rev. FSA, Teresina PI, v. 17, n. 2, art. 1, p. 184-208, fev. 2020           www4.fsanet.com.br/revista   

conserva a estrutura essencial do mundo em-si. A cismundanidade da obra consumada tem 

como função praticar, no mundo concreto, uma determinada reagrupação, ou seja, uma 

específica transformação funcional. O processo de reagrupação cria a adequada capacidade 

receptora da humanidade, pois dota o vivente das condições de se adaptar às necessidades das 

vivências e experiências humano-sociais. Por isso, é impossível ao reflexo estético converter-

se em base da atividade social. A estética não pode assumir, por sua essência, a função de base 

da conduta social, mesmo que ela seja ética.  

REFERÊNCIAS  
 

ASSIS, M. Dom Casmurro. Obras Completas de Machado de Assis, vol. I. Rio de Janeiro: 
Nova Aguilar, 1994. 
 
BÉDIER, J. O romance de Tristão e Isolda. São Paulo: Martins Fontes, 2012. 
 
BENGTSON, H. Griegos y Persas: El Mediterráneo en la Edad Antigua I. Madrid: Siglo 
XXI, 2006.   
 
CORALINA, C. Todas as vidas. In: ______. Poemas dos becos de Goiás e estórias mais. 
Global: São Paulo, 1983. 
 
FREDERICO, C. Marx, Lukács: a arte na perspectiva ontológica. Natal: Editora da 
UFRN, 2005. 
 
GALEANO, E. O livro dos abraços. Porto Alegre: L&PM, 1995. 
  
HEGEL. Propedêutica filosófica. Lisboa: Edições 70, 1989. 
 
KIRÂLYFALVI, B. The aesthetics of Gyorgy Lukács. New Jersey: Princeton University 
Press, 1975. 
 
LUKÁCS, G, Acerca de la pobreza de espíritu y otros escritos de juventud. Buenos Aires: 
Gorla, 2015. 
 
LUKÁCS, G. Notas para uma ética. São Paulo: Instituto Lukács, 2016. 
 
______. Estética: la peculiaridad de lo estético. v.1. Barcelona: Ediciones Grijalbo, 1966. 
 
______. Estética: la peculiaridad de lo estético. v.2. Barcelona: Ediciones Grijalbo, 1966. 
 
______. Estética: la peculiaridad de lo estético. v.3. Barcelona: Ediciones Grijalbo, 1967. 
 
______. Estética: la peculiaridad de lo estético. v.4. Barcelona: Ediciones Grijalbo, 1967. 
 
MAMM, Ts. José e seus irmãos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1983. (quatro volumes). 
 
MÁRQUES, G. G. El amor en los tiempos del cólera. Barcelona: Editorial Bruguera, 1985. 
 



J. D. G. Santos                                                                                                                                                                208 

Rev. FSA, Teresina, v. 17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020          www4.fsanet.com.br/revista   

MARX, K. O capital: crítica à economia política. Vol 1. Tomo 1. São Paulo: Abril Cultural, 
1996. (Coleção os Economistas). 
 
______ . Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: Expressão Popular, 2008. 
 
______. Carta a su mujer del 21 de junio de 1856. Instituto Giacomo Feltrinelli: Milano, 
1958. 
 
MÉSZÁROS, I. Para além do capital: rumo a uma teoria da transição. São Paulo: Boitempo, 
2002. 
 
MORAES, V. Antologia poética. Rio de Janeiro: Editora do autor, 1960. 
 
OLDRINI, G. Os marxistas e a arte. Maceió: Coletivo Veredas, 2019. 
 
ROSA, J. G. Grande sertão: veredas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986. 
 
SANTOS NETO, A. B. Catarse (katharsis) como articulação entre estética e ética em G. 
Lukács. Trilhas Filosóficas. Natal. Vol 4, n˚ 2. 2011. 
 
SHAKESPEARE, W. Romeu e Julieta. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2011. 
 
TERTULIAN, N. Georg Lukács: etapas de seu pensamento estético. São Paulo: UNESP, 
2008. 
 
TOLSTÓI, L. Anna Kariênina. São Paulo: Cia das Letras, 2017. 
 
VEDDA, M. Introdução. In: LUKÁCS, György, Acerca de la pobreza de espíritu y otros 
escritos de juventud. Buenos Aires: Gorla, 2015. 
 
Como Referenciar este Artigo, conforme ABNT: 
 
SANTOS, J. D. G. Ética E Estética: Notas Lukacsianas Acerca da Formosura e da Bondade. 
Rev. FSA, Teresina, v.17, n. 2, art. 10, p. 184-208, fev. 2020. 

 
Contribuição dos Autores J. D. G. 

Santos 
1) concepção e planejamento. X 

2) análise e interpretação dos dados. X 

3) elaboração do rascunho ou na revisão crítica do conteúdo. X 

4) participação na aprovação da versão final do manuscrito. X 

 
                                                 
 

 
 

 




